
Volume 20, Nomor 1     Januari 2026| ISSN (P): 1829-7463 \ ISSN (E) : 2716-3083 
 

 

 

 

Universitas Dharmawangsa  57 

PANDANGAN AL-QUR’AN TERHADAP DASAR-DASAR METODE 

RASIONAL – LOGIS 

Zamakhsyari bin Hasballah Thaib1*, Vina Annisa 2 
1Prodi Magister Pendidikan Agama Islam, Sekolah Pasca Sarjana, Universitas Dharmawangsa, Medan 

 2Prodi Magister Pendidikan Agama Islam, Sekolah Pasca Sarjana, Universitas Dharmawangsa, Medan 

Email: dr.zamakhsyari@dharmawangsa.ac.id  

 

ABSTRAK – Al-Qur'an menggunakan berbagai cara dalam menyampaikan pesan-pesannya 
kepada manusia, yang bervariasi sesuai dengan level pemahaman mereka. Ia berfungsi sebagai 
panduan bagi umat manusia, mendorong setiap orang untuk berpikir, merenungkan, dan 
menggunakan kecerdasan mereka, sesuai dengan sifat manusia sebagai makhluk berakal. 
Ketika Al-Qur'an menjadikan akal sebagai dasar dalam penalaran sistematis, Al-Qur'an juga 
memberikan bimbingan yang jelas. Sebaliknya, Al-Qur'an menetapkan suatu metode yang tegas 
agar akal bisa sampai pada kesimpulan yang benar. Penelitian ini bertujuan untuk menjelaskan 
prinsip-prinsip metodologi berpikir logis, menunjukkan peran dialektika Al-Qur'an dalam 
proses tersebut, serta menjelaskan batasan-batasan dalam pengertian Al-Qur'an. Metode 
penelitian yang digunakan adalah tafsir tematik, di mana peneliti mengumpulkan dan 
menganalisis sejumlah ayat Al-Qur'an terkait topik ini tanpa mengikuti urutan waktu. 
Tujuannya adalah untuk menggali maksud Tuhan yang terdapat dalam ayat-ayat tersebut, 
memperlihatkan petunjuk dari Al-Qur'an, serta menjelaskan aspek-aspek kebesaran Al-Qur'an. 
Hasil penelitian ini menyoroti dua aspek penting dari metodologi logis dan rasional yang 
ditetapkan oleh Al-Qur'an. Pertama, aspek penghancuran, yang bertujuan untuk membersihkan 
pikiran dari semua keyakinan yang tidak didasarkan pada kepastian, serta yang bersifat 
spekulatif atau asumsi, agar dapat memberikan ruang bagi penalaran logis yang sehat. Kedua, 
aspek pembangunan, di mana Al-Qur'an mengajarkan manusia untuk mencari bukti, berpegang 
pada konsistensi dalam berpikir, serta memahami cara membuktikan dan berdialog. Diskusi 
yang terdapat dalam Al-Qur'an memiliki peran penting dalam menetapkan dan 
mengembangkan pendekatan logika rasional. Al-Qur'an terlibat dalam debat dengan berbagai 
aliran agama yang ada pada masa Kenabian, menanggapi keyakinan mereka dan mendorong 
mereka untuk berpikir secara kritis. Al-Qur'an juga menempatkan martabat akal pada posisi 
yang tinggi, melarang penyelidikan pada hal-hal di luar kemampuannya, seperti aspek yang 
tidak terlihat, esensi ketuhanan, roh, serta mukjizat yang tidak bisa dijelaskan oleh akal. Pikiran 
manusia, sebagai makhluk berakal, terbatas dalam mencapai kebenaran sejati di bidang-bidang 
tersebut.  

Kata Kunci: Metode pengetahuan dalam Al-Qur'an; Dasar-dasar metode rasional logis; 
Dialektika Qur'ani; Batasan metode rasional; Tafsir tematik. 

 

 

ABSTRACT - The Qur'an uses various methods in conveying its messages to humans, which 

vary according to their level of understanding. It serves as a guide for humanity, encouraging 

everyone to think, reflect, and use their intelligence, in accordance with the nature of humans 

as rational beings. When the Qur'an makes reason the basis for systematic reasoning, it also 

provides clear guidance. Conversely, the Qur'an establishes a strict method so that reason can 

arrive at the correct conclusion. This study aims to explain the principles of logical thinking 

methodology, demonstrate the role of Qur'anic dialectics in this process, and explain the 

limitations in the understanding of the Qur'an. The research method used is thematic 

interpretation, in which the researcher collects and analyzes a number of Qur'anic verses 

related to this topic without following chronological order. The aim is to explore God's 

meaning in these verses, reveal the guidance of the Qur'an, and explain aspects of the greatness 

mailto:dr.zamakhsyari@dharmawangsa.ac.id


Volume 20, Nomor 1     Januari 2026| ISSN (P): 1829-7463 \ ISSN (E) : 2716-3083 
 

 

 

 

Universitas Dharmawangsa  58 

of the Qur'an. The results of this study highlight two important aspects of the logical and 

rational methodology established by the Qur'an. First, the aspect of destruction, which aims to 

clear the mind of all beliefs that are not based on certainty, as well as those that are speculative 

or assumptive, in order to make room for sound logical reasoning. Second, the aspect of 

construction, in which the Qur'an teaches humans to seek evidence, adhere to consistency in 

thinking, and understand how to prove and dialogue. The discussions contained in the Qur'an 

play an important role in establishing and developing a rational logical approach. The Qur'an 

engages in debates with various religious sects that existed during the Prophetic era, 

responding to their beliefs and encouraging them to think critically. The Qur'an also places 

high value on reason, prohibiting investigation into matters beyond its capabilities, such as 

unseen aspects, the essence of divinity, spirits, and miracles that cannot be explained by reason. 

The human mind, as a rational being, is limited in achieving true knowledge in these areas. 

 

Keywords: Methods of knowledge in the Qur'an; Foundations of rational logical methods; 

Qur'anic dialectics; Limitations of rational methods; Thematic interpretation. 

 

 

PENDAHULUAN 

 

Al-Qur'an telah membangun landasan untuk pemikiran yang teratur, berfungsi sebagai 

pedoman bagi setiap individu. Sebagai seruan yang bersifat universal untuk semua umat 

manusia, Al-Qur'an tidak terikat pada satu cara tertentu dalam memperoleh pengetahuan, 

melainkan menerima beragam metode yang ada. Dalam hal ini, Al-Qur'an tidak hanya 

mengandalkan metode logis, metode empiris yang realistis, atau pendekatan intuitif yang 

bersumber dari perasaan, tetapi juga mengakui semua pendekatan tersebut (Iqbal: 2016). 

Setiap orang memiliki cara yang unik dalam menangani suatu permasalahan; beberapa 

mungkin lebih menyukai satu pendekatan dibandingkan yang lain. Namun, dalam analisis 

yang lebih mendalam, terungkap bahwa beragam metodologi ini, bersama tujuan yang 

diusung masing-masing, akan menunjukkan bahwa penggabungan hasil dari sudut pandang 

ilmiah yang empiris, penalaran logis, dan pengalaman yang bersifat spiritual dapat 

menciptakan kesatuan yang harmonis. Komponen-komponen ini terhubung satu sama lain dan 

memiliki sasaran yang serupa, yaitu untuk menemukan kebenaran sejati (Abdul Azhim:1973). 

Dengan mengadopsi semua pendekatan ini, manusia dapat mencapai kebenaran dalam 

berbagai aspek. Oleh karena itu, Al-Qur'an menggambarkan jalan-jalan yang selaras dengan 

semua lapisan masyarakat, serta memberikan harmoni yang mendalam kepada semua 

pemikiran (Ghallab: 1966). 

Pendekatan rasional dan logis diakui sebagai salah satu metode yang diterapkan oleh Al-

Qur'an dalam penyusunannya. Al-Qur'an secara langsung menghimbau umat manusia untuk 

berpikir, merenung, dan mempertimbangkan — sesuai dengan sifat manusia sebagai makhluk 

yang rasional. Ketika Allah menyampaikan wahyu kepada umat manusia, Dia berbicara 



Volume 20, Nomor 1     Januari 2026| ISSN (P): 1829-7463 \ ISSN (E) : 2716-3083 
 

 

 

 

Universitas Dharmawangsa  59 

kepada mereka sesuai dengan sifat dasar kemanusiaan mereka. Sangatlah tidak masuk akal 

jika Tuhan meminta pengikut-Nya untuk mengabaikan manfaat utama dari akal. 

Ketika pemimpin-pemimpin agama secara historis berupaya memisahkan agama dari 

akal, seperti yang terlihat di Eropa selama Abad Pertengahan, mereka telah melanggar esensi 

mendasar agama dan sifat mendalam kemanusiaan sebagai makhluk yang rasional. 

Sebaliknya, Al-Qur'an mendekati umat manusia dengan mempertimbangkan berbagai dimensi 

dari sifat mereka dari sudut pandang yang berfokus pada kemanusiaan (Al-Attas: 1993). 

Abbas Mahmoud al-Aqqad menyatakan pandangannya dengan jelas: “Dalam berbagai 

tulisan agama, sering kali ditemukan indikasi yang berhubungan dengan akal atau penalaran, 

meskipun terkadang disampaikan secara eksplisit maupun implisit.” Namun, biasanya ini 

diungkapkan secara kebetulan dan tidak sengaja, yang dapat memberikan kesan bahwa 

terdapat sedikit pengabaian terhadap akal atau peringatan akan bahaya-bahaya yang 

mengikutinya. Sebaliknya, Al-Qur'an dengan hormat mengakui akal dan menekankan 

pentingnya penerapannya. Al-Qur'an memberikan arahan mengenai akal tidak hanya dalam 

beberapa ayat yang terpisah, melainkan dengan cara yang jelas dan konsisten di banyak bagian 

(Al-Aqqad: 2014). 

Al-Qur'an memperkenalkan pendekatan baru yang tidak pernah ada sebelumnya di 

kalangan penganut agama lain dengan menyatukan akal dan kepercayaan secara bersamaan 

(Abduh: 2009).  Kitab ini menekankan nilai penting akal, dengan istilah "aql" disebutkan lebih 

dari empat puluh kali, disertai dengan penghormatan yang mendalam (Albanna: 1977).  Kata 

dasar "aql" muncul dalam empat puluh sembilan ayat, sedangkan istilah yang terkait dengan 

hati dalam konteks pemikiran dijumpai dalam enam belas ayat. Selain itu, kata-kata yang 

terkait dengan proses berpikir ada dalam delapan belas ayat.  Yang menarik, istilah "akal" 

tidak muncul dalam bentuk kata benda dalam Al-Qur'an; sebagai gantinya, istilah ini hadir 

dalam bentuk kata kerja seperti "na'aqil", "ya'aqilun", dan "ta'aqilun", dan lain-lain. 

Al-Qur'an menetapkan akal sebagai komponen fundamental untuk berpikir secara 

sistematis, memberikan arahan yang jelas agar akal menghasilkan penemuan yang tepat. 

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk menjelaskan prinsip-prinsip teknik berpikir logis, 

mengeksplorasi peran dialektika Al-Qur'an dalam perkembangannya, serta menguraikan 

batasan-batasannya dalam rangka pemahaman Al-Qur'an.  

Dan ketika Al-Qur'an menjadikan akal sebagai dasar dalam berpikir metodis, Al-Qur'an 

tidak membiarkan akal begitu saja, tetapi Al-Qur'an menetapkan metode yang jelas untuk akal 

agar mencapai hasil yang pasti. Penelitian ini hadir untuk menjawab tiga pertanyaan ini, yaitu: 

Apa saja dasar-dasar metode logika rasional dalam perspektif Al-Qur'an? Bagaimana peran 



Volume 20, Nomor 1     Januari 2026| ISSN (P): 1829-7463 \ ISSN (E) : 2716-3083 
 

 

 

 

Universitas Dharmawangsa  60 

debat dalam mengembangkan metode rasional-logis dalam Al-Qur'an? Apa batasan metode 

logika rasional dalam pandangan Al-Qur'an? 

 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) yang berlandaskan 

pada literatur, meliputi karya-karya klasik dan modern, yang bertujuan untuk secara kritis 

menyoroti pandangan Al-Qur'an terhadap dasar – dasar metode logis rasionalis, melalui 

penarikan banyak ayat Al-Qur'an yang berbicara tentang berfikir logis rasional. 

Kajian ini menggunakan pendekatan tafsir tematis. Para ilmuwan telah mendefinisikan 

tafsir tematik dengan banyak definisi, di antaranya:  

1. Abdul Muta’al Al-Jabri (1984) mendefinisikan tafsir tematis sebagai: mengumpulkan 

ayat-ayat yang berada dalam satu tema, meskipun terdapat dalam surah yang berbeda, 

dan mengambil pelajaran darinya.   

2. Muhammad Abdul Salam Abu Al-Nil (1987) mendefinisikan tafsir tematis sebagai: 

memilih sebuah tema dari tema-tema yang dibahas dalam Al-Qur'an, kemudian 

mengumpulkan ayat-ayat dan surah-surah yang berkaitan dengan tema tersebut secara 

menyeluruh dan menghubungkannya satu sama lain, sehingga gambaran tema tersebut 

menjadi lengkap, karena Al-Qur'an saling menjelaskan satu sama lain.   

3. Abdul Aziz bin al-Dardir (1990) mendefinisikan tafsir tematis sebagai: membahas suatu 

topik kemudian meninjau semua atau sebagian besar ayat-ayat Al-Qur'an yang berkaitan 

dengan topik tersebut, lalu mempelajari topik tersebut secara analitis dari semua 

aspeknya dalam cahaya ayat-ayat tersebut secara keseluruhan, dengan membandingkan 

teks-teksnya hingga akhirnya kita mendapatkan pemahaman yang jelas tentang topik 

tersebut dan mengetahui posisi Islam terhadapnya dengan diterangi oleh cahaya Al-

Qur'an.   

4. Zahir bin Awad Al-Alma'i (2007) mendefinisikan tafsir tematis sebagai: mengumpulkan 

ayat-ayat yang tersebar dalam surat-surat Al-Qur'an yang berkaitan dengan satu tema 

baik dari segi lafaz maupun hukum, dan menafsirkannya sesuai dengan tujuan-tujuan Al-

Qur'an.   

5. Ziyâd Khalil Al-Daghâmin (1995) mendefinisikan tafsir tematis sebagai: ilmu yang 

mengambil dari tema-tema yang jelas sebagai dasar dalam mengungkap metode Al-

Qur'an dan cara penanganannya, dengan menggunakan aturan dan syarat yang berlaku 

dalam tafsir sebagai tangga untuk mencapai petunjuk kitab dan kemuliaan 

kedudukannya.   



Volume 20, Nomor 1     Januari 2026| ISSN (P): 1829-7463 \ ISSN (E) : 2716-3083 
 

 

 

 

Universitas Dharmawangsa  61 

6. Mustafa Muslim (2000) mendefinisikan tafsir tematis sebagai: ilmu yang membahas isu-

isu sesuai dengan tujuan-tujuan Qur'ani melalui satu atau lebih surah.   

Dengan memperhatikan berbagai pengertian mengenai metode tafsir tematis, dalam 

penelitian ini digunakan metode tersebut untuk memahami ayat - ayat Al-Qur'an yang 

berkaitan dengan pendekatan rasional-logis, tanpa mengurutkannya berdasarkan urutan 

wahyu dari segi maknanya terhadap kehendak Allah SWT. Diharapkan melalui penelitian ini 

dapat dihasilkan penjelasan mengenai tujuan Al-Qur'an dalam topik itu, memberikan 

gambaran tentang petunjuk Al-Qur'an, serta memperjelas aspek-aspek keajaibannya. 

 

KAJIAN TEORI  

Dalam Al-Qur'an, akal (al-'aql) adalah anugerah Allah SWT yang sangat penting, 

berfungsi sebagai potensi mental intelektual yang membedakan manusia dari makhluk lain dan 

menjadi pertimbangan dalam penentuan hukum (taklif). Al-Qur'an berulang kali mendorong 

manusia untuk menggunakan akalnya untuk berpikir, memahami, dan merenungkan tanda-

tanda kebesaran Allah di alam semesta 

Tidak banyak penelitian yang dilakukan tentang peran Alquran dalam mendorong 

pemikiran rasional. Sebaliknya, mitos bahwa Islam menekankan iman buta dan menentang 

pemikiran rasional telah tersebar begitu luas sehingga orang percaya bahwa semua Muslim 

menderita kelelahan intelektual. Selama masa kanak-kanak, umat Muslim dididik untuk 

berpegang teguh pada apa yang telah ditulis dan diajarkan oleh para ulama mereka dan menolak 

untuk mencoba memahami Al-Qur'an dengan menggunakan akal dan nalar mereka.  

Al-Quran, di sisi lain, meminta pembacanya untuk menggunakan akal mereka untuk 

menemukan kebenaran. Selain menasihati mereka untuk percaya pada kekuasaan dan keesaan 

Tuhan, Al-Quran juga mendorong mereka untuk berpikir, merenungkan, dan merenungkan 

alam semesta, alam, dan diri mereka sendiri untuk mengetahui kebenaran dan menyingkirkan 

kepercayaan yang salah.    

Sebagian muslim percaya bahwa pemikiran rasional dan ilmiah bertentangan dengan 

Islam karena mereka percaya bahwa itu akan membawa mereka ke dalam kekufuran dan gaya 

hidup materialistis. Faktanya, Al-Quran menyatakan bahwa pemikiran rasional dan ilmiah akan 

menghasilkan kesadaran akan Tuhan dan kebenaran. Dalam banyak ayat Al-Qur'an, disebutkan 

bahwa orang harus menggunakan akalnya (Aql), merenung (Fikr), dan berzikir (Zikr).    

Mochamad Muizzuddin (2016) menjelaskan bahwa akal memiliki fungsi Al Aql al 

Wazi’, Al Aql al Mudrik dan Al Aql al Mufakkir.  Modal akal yang telah dianugrahkan Allah 



Volume 20, Nomor 1     Januari 2026| ISSN (P): 1829-7463 \ ISSN (E) : 2716-3083 
 

 

 

 

Universitas Dharmawangsa  62 

kepada manusia al-Qur’an mendorong manusia untuk selalu  berpikir. Dalam berpikir harus 

behati-hari karena sering dijumpai kesalahan-kesalahan dalam berpikir disebabkan oleh: 

berpegang pada pemikiran lama, kurang memiliki data/ilmu, terpengaruh bias emosi dan 

perasaan. Kesalahan-kesalahan berpikir dapat dihandari aktivitas-aktivitas  dengan tidak 

melampaui batas,membuat perkiraan, menjauhkan diri dari tipu daya, dan menyerukan 

kebenaran hakiki. Agar berpikir menarik al-Qur’an mengajak manusia untuk berpikir dengan 

cara: menggunakan kalimat tanya dengan kata-kata, menggunakan perumpamaan atau kisah 

yang secara implisit menggunakan kata-kata tertentu yang jika diucapkan secara jahr, dan 

melontarkan pertanyaan oratoris.   

Taufik Hidayat et.all (2016) menjelaskan bahwa tujuan berpikir dalam Alquran yaitu, 

mendapatkan kebenaran, mengamalkan syariat IslƗm, lebih dekat dengan Allah, dan berakhlak 

baik. Berpikir dalam Alquran juga sangat dimuliakan, mendapat rahmat, dan terhindar dari 

azab Allah. Selain itu adapula cara berpikir menurut Al-Quran yaitu; berpikir dengan hati yang 

bersih, berpikir dengan logika atau akal yang benar disertai bimbingan wahyu, berpikir luas 

dengan cara yang sederhana agar mudah dipahami, terbuka dengan pemikiran orang lain, dan 

terakhir, berpikir dari proses hingga dampak yang dihasilkan. sedangkan manfaat berpikir 

dalam Alquran yaitu; mengetahui hikmah dari syariat Islam, mengetahui hikmah dan tujuan 

ciptaan Allah, termotivasi melakukan kebaikan, diangkat derajatnya, terhindar dari hawa nafsu, 

dan mendapat ilmu pengetahuan. 

Desri Ari Enghariano (2019) menjelaskan bahwa Al-tafakkur yang bermakna berfikir 

secara mendalam dan merenungi segala ciptaan Allah sebagai bukti kemahabesaran-Nya dan 

menganggap bahwa akhirat lebih utama dari pada dunia, banyak sekali manfaatnya jika 

dilakukan sesuai dengan benar. Secara umum, objek tafakur adalah memikirkan dan 

merenungkan makhluk Allah. Termasuk dalam kategori makhluk Allah adalah alam semesta 

beserta segala yang dikandungnya. 

Muhammad Faiz Rofdli dan M. Suyadi (2020) menjelaskan bahwa tafsir ayat-ayat 

neurosains dapat dilacak jejaknya melalui telaah atas konsep tafakur, tadabur, ta’aqul, dan 

seterusnya. Tafsir atas konsep ‘Aql dalam perspekif neurosains dapat  menjadi landasan 

normatif teologis dalam pengembangan  berpikir  kritis, kreatif dan inovatif dalam  pendidikan 

Islam.  hasil penelitian ini  diharapkan berimplikasi terhadap  paradigma  pendidikan Islam 

yang semula hanya  berorientasi pada mengembangkan akhlak berbasis qolb secara dikotomik 

menjadi  pengembangan  potensi  berpikir  kritis  peserta  didik yang lebih holistik dengan 

pendekatan yang lebih saintifik. 



Volume 20, Nomor 1     Januari 2026| ISSN (P): 1829-7463 \ ISSN (E) : 2716-3083 
 

 

 

 

Universitas Dharmawangsa  63 

Afrizal El-Adzim Syahputra (2020) menjelaskan dalam dialog yang dilakukan oleh 

Nabi Ibrahim alaihissalam, yang diyakininya sebagai seorang yang menganut rasionalisme, 

melibatkan proses berpikir kritis, berpikir  rasional, disertai keingintahuan  dan berlandaskan 

keimanan dan ketaqwaan pada Allah. Nabi Ibrahim alahissalam yang sebelumya berada pada 

tingkatan “Ilm al-Yaqin”, mampu mencapai tingkatan “Haqq al-Yaqin”. Terlihat bagaimana 

Ibrahim alaihissalam berusaha menggunakan kecerdasan, penalaran, dan logika untuk 

membuat sesuatu menjadi kenyataan. Sebelum diangkat menjadi nabi, dia akan berpikir tentang 

sifat dan kenyataan dewa-dewa palsu (QS. Al An'am, ayat 76–78). Bahkan beliau dengan 

berani meminta kepada Allah untuk menunjukkan kekuatan-Nya untuk menghidupkan orang 

mati, sebagaimana disebutkan dalam QS. Al Baqarah: 260. 

Muhammad Isnaini dan Iskandar (2021) menjelaskan bahwa masalah akal dan 

penggunaannya haruslah sesuai dengan ketentuan dan batasan yang telah ditetapkan serta tidak 

mengakibatkan berfikir secara mutlak dan absolut yang dapat merugikan manusia itu sendiri. 

Kecerdasan manusia digambarkan melalui kemampuan manusia itu sendiri yang dapat 

menahan hawa nafsunya, yang paling banyak beramal untuk mengingat kematian dan paling 

baik dalam mempersiapkan bekal untuk menghadapi kehidupan setelah kematian. Dalam 

konteks kehidupan manusia saat ini, kecerdasan dimaksud diantaranya meliputi kecerdasan IQ 

(Intellegence Quotient), EQ (Emotional Quotient), dan SQ (Spiritual Quotient) serta bahkan 

ada kecerdasan lainnya sebagai bagian dari potensi seseorang yang harus selalu diasah dan 

dikembangkan. 

Irvan Mustofa Sembiring (2021) menjelaskan bahwa model-model berpikir sistem 

dalam Islam itu ada empat, yaitu: tajribi, bayani, burhani, dan Irfani. Adapun konsep-konsep 

berpikir dalam Al-Quran ada disebutkan dengan kalimat tadhakkur, tafakkur, tadabbur, dan 

taâqqul. Adapun sistem berpikir kritis dalam Alquran yaitu: Pertama, membuat perkiraan dan 

penetapan. Kedua, mempelajari secara matang terhadap suatu pembahasan. Ketiga, tidak 

melampaui batas. Keempat, berkomitmen terhadap kebenaran yang sebenarnya. Kelima, 

melakukan pengecekan ulang. Keenam, rendah hati dan taat kepada kebenaran. Ketujuh, 

menahan diri dari tipu daya. Kedelapan, memperlihatkan kebenaran yang hakiki. 

Cut Shabrina Dzati Amani (2023) membahas konsep critical thinking perspektif QS. 

al-Alaq ayat 1-5, dan menyimpulkan bahwa kegiatan berpikir, menggunakan akal sehat untuk 

memahami, mengevaluasi, mengambil pelajaran dan mengambil keputusan untuk bertindak 

sesuai dengan syariat yang telah ditetapkan-Nya. Hal tersebut selaras dengan komponen-

komponen yang terdapat pada proses critical thinking. Kemampuan critical thinking ini 



Volume 20, Nomor 1     Januari 2026| ISSN (P): 1829-7463 \ ISSN (E) : 2716-3083 
 

 

 

 

Universitas Dharmawangsa  64 

hendaknya dikuasai dan diterapkan oleh setiap muslim demi tercapainya cita-cita menjadikan 

manusia yang mendayagunakan potensinya untuk beribadah dengan optimal dan menjadi orang 

yang bertaqwa kepada Allah. 

Muslim Fikri dan Elya Munfarida (2023) menjelaskan bahwa pendidikan berpikir kritis 

dalam al-Qur’an merupakan proses berkesinambungan yang mengikat pengetahuan melalui 

tafakkur, tafaqquh, tadzakkur dan tadabbur. Sedangkan implikasi pendidikan kritis dalam 

pendidikan Agama Islam kontemporer melalui konsep taksonomi Bloom dan pembelajaran 

berbasis Higher Order Thinking Skills (HOTS), semakin kritis berpikir peserta didik 

diharapkan semakin paham konsep penciptaan dan semakin dekat dengan Allah. 

Alfaini Zulfa Nada dan Achmad Khudori Soleh (2025) menjelaskan bahwa akal dalam 

Al-Qur'an memiliki peran penting untuk memahami ciptaan Allah. Manusia diajak untuk 

merenung dan berpikir tentang fenomena alam seperti langit, bumi, pergantian siang dan 

malam, laut, hujan dan binatang yang semuanya merupakan tanda-tanda kebesaran Allah. Al-

Qur'an juga menekankan pentingnya akal bagi manusia, yaitu: Akal untuk memahami 

kebenaran dan mendorong berpikir, akal juga sebagai objek kajian untuk mempelajari alam 

sebagai tanda kekuasaan Tuhan. 

Qithrotun Nida Aulia et.all (2025) menegaskan bahwa critical  thinking  berperan  

penting  dalam  membantu individu  maupun  kelompok  untuk  menyaring  informasi  secara  

selektif,  objektif,  dan  rasional. Dengan berpikir kritis, seseorang mampu mengevaluasi 

kredibilitas sumber, mengidentifikasi bias, serta membedakan antara fakta dan opini bahkan 

informasi yang menyesatkan. Dalam penelitiannya mengenai  critical  thinking  dalam  Al-

Qur’an  dan  implementasinya  bagi kehidupan di era digital dari sudut pandang Al-Qur’an 

dibahas beberapa ayat; QS. Al-Hujurat ayat 6, QS. Al-Isra ayat 36, QS. Maryam ayat 42, QS. 

Az-Zumar ayat 18, QS. An-Nahl ayat 125, QS. Al-Baqarah ayat 170 dan QS. An-Nisa ayat 

135, yang dinilai secara tematis mengajarkan prinsip-prinsip critical thinking, yang meliputi: 

Verifikasi informasi, skeptisisme sehat, selektif dan open minded, penolakan taqlid buta, dan 

objektifitas dalam menyikapi informasi.  Prinsip-prinsip ini sangat relevan dan penting untuk 

diterapkan dalam menyaring informasi di era digital yang penuh tantangan dan risiko 

disinformasi yang beredar. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Siapapun yang merenungkan ayat-ayat Al-Qur'an yang berbicara tentang akal dan 

pemikiran akan menemukan bahwa Al-Qur'an telah menetapkan dua aspek penting dari metode 



Volume 20, Nomor 1     Januari 2026| ISSN (P): 1829-7463 \ ISSN (E) : 2716-3083 
 

 

 

 

Universitas Dharmawangsa  65 

rasional-logis, yaitu aspek penghancuran dan aspek pembangunan. Masing-masing aspek 

dijelaskan secara terpisah berikut ini. 

1) Aspek Penghancuran (al-Hadm) 

Al-Qur'an berupaya membersihkan pikiran dari segala kesalahan yang telah terjadi 

akibat situasi pribadi atau pengaruh dari banyak orang tanpa melakukan penyelidikan dan 

penilaian, atau yang disebabkan oleh figura-figura besar yang terkenal.  

Banyak orang percaya bahwa mayoritas tidak pernah keliru. Sebenarnya, pandangan ini 

sudah berakar dalam pikiran orang-orang bahkan sebelum Islam muncul. Oleh karena itu, Al-

Qur'an memberikan peringatan terhadap kesalahan pemikiran ini dan menegaskan bahwa 

jumlah banyak atau sedikit tidak dapat dijadikan tolok ukur kebenaran, serta bukan pula ukuran 

untuk menentukan kesalahan ataupun kebenaran.  

Al-Qur'an menunjukkan perlunya menghancurkan gagasan ini dengan isyarat halus 

dalam Surah Al-An'am ayat 116, di mana Allah berfirman:: 

هبعِوُنَ إلَِّه الظهنه وَإنِْ هُمْ إلَِّه  ِ ۚ إنِ يتَ   يخَْرُصُونَ وَإنِ تطُِعْ أكَْثرََ مَن فيِ الْْرَْضِ يضُِلُّوكَ عَن سَبيِلِ اللَّه

Jika kamu mengikuti apa yang diinginkan oleh mayoritas orang (yang tidak beriman) di dunia 

ini (dalam hal agama), pasti mereka akan mengarahkanmu menjauh dari jalan Allah. Mereka 

hanya berpegang pada dugaan semata dan mereka hanya menciptakan dusta. 

Ayat ini menunjukkan bahwa seseorang keliru jika mengadopsi suatu konsep hanya 

karena banyak orang meyakininya, bahkan Al-Qur'an mendorong individu untuk merenungkan 

apa yang mereka anut, meskipun pandangan itu diterima secara luas di berbagai tempat. 

Selanjutnya, Al-Qur'an di berbagai bagian menekankan pentingnya menghapus ilusi ini, 

dimana Al-Qur'an menegaskan bahwa sebagian besar orang tidak memiliki pengetahuan. Dan 

makna ini disebutkan dalam banyak ayat, di antaranya: 

a. Firman Allah dalam QS. Al-A'raf: 187, yang artinya: “Mereka menanyakan kepadamu 

mengenai hari kiamat, kapan itu akan terjadi? Jawablah: "Sungguh, ilmunya hanya ada 

pada Tuhanku. Tak ada yang mampu menjelaskan waktunya selain Dia. Beratnya di 

langit dan di bumi. Ia tidak akan datang kepadamu kecuali secara mendadak. " Mereka 

bertanya kepadamu seolah-olah kamu sangat paham tentang hal tersebut. Jawablah: 

"Sungguh, ilmunya ada pada Allah, tetapi mayoritas manusia tidak menyadarinya." 

b. Firman Allah dalam QS. Yusuf: 21, yang artinya: “Dan individu yang membelinya dari 

Mesir berkata kepada sang istri: "Perlakukan dia sebagai tamu istimewa, semoga dia 

bermanfaat untuk kita atau kita angkat sebagai anak. " Dan dengan cara ini Kami 

menempatkan Yusuf di tanah itu dan Kami ajarkan kepadanya ilmu tafsir mimpi. Dan 



Volume 20, Nomor 1     Januari 2026| ISSN (P): 1829-7463 \ ISSN (E) : 2716-3083 
 

 

 

 

Universitas Dharmawangsa  66 

Allah memiliki kekuasaan atas segala hal, tetapi mayoritas manusia tidak menyadari 

hal ini.” 

c. Firman Allah dalam QS. Yusuf: 40, yang artinya: “Apa yang kalian sembah selain Allah 

hanyalah sebutan-sebutan yang diciptakan oleh kalian dan leluhur kalian. Allah tidak 

mengirimkan bukti untuk hal itu. Hanya Allah yang memiliki hak untuk memutuskan. 

Dia memerintahkan kalian untuk tidak menyembah selain diri-Nya. Itulah agama yang 

benar, namun mayoritas manusia tidak menyadarinya.” 

d. Firman Allah dalam QS. Yusuf: 68, yang artinya: "Dan ketika mereka masuk dari 

tempat yang diperintahkan oleh ayah mereka, tidaklah bermanfaat bagi mereka dari 

Allah sedikit pun kecuali suatu keperluan dalam jiwa Yakub yang telah dipenuhi. Dan 

sesungguhnya dia adalah orang yang mempunyai ilmu tentang apa yang Kami ajarkan 

kepadanya, tetapi kebanyakan manusia tidak mengetahui." 

e. Firman Allah dalam QS. An-Nahl: 38, yang artinya: “Mereka benar-benar berjanji 

dengan nama Allah, “Allah tidak akan menghidupkan kembali orang yang sudah 

meninggal.” Sebaliknya, Allah pasti akan menghidupkan mereka kembali. Ini adalah 

janji yang pasti akan ditepati-Nya, tetapi kebanyakan orang tidak menyadarinya.” 

f. Firman Allah dalam QS. Ar-Rum: 6, yang artinya: “Janji Allah, Allah tidak akan 

melanggar janji-Nya, namun banyak orang yang tidak menyadarinya.” 

g. Firman Allah dalam QS. Ar-Rum: 30, yang artinya: “Maka arahkanlah wajahmu kepada 

agama yang benar; yaitu fitrah Allah yang menciptakan manusia sesuai dengan fitrah 

tersebut. Tidak ada perubahan dalam ciptaan Allah. Itulah agama yang benar, namun 

sebagian besar manusia tidak menyadarinya.”  

h. Firman Allah dalam QS. Saba': 28, yang artinya: “Dan Kami tidak mengutusmu kecuali 

untuk seluruh umat manusia, sebagai penyampai kabar bahagia dan pemberi peringatan, 

namun mayoritas orang tidak menyadari.” 

i. Firman Allah dalam QS. Saba': 36, yang artinya: “Ucapkanlah, "Sungguh, Tuhanku 

memberikan kelapangan rezeki kepada siapa saja yang Dia inginkan dan mempersempit 

(rezeki) bagi siapa saja yang Dia pilih, namun banyak orang tidak menyadari hal ini.” 

j. Firman Allah dalam QS. Ghafir ayat 57, yang artinya: “Sebenarnya, menciptakan langit 

dan bumi itu jauh lebih luar biasa dibandingkan menciptakan manusia, namun banyak 

orang tidak menyadarinya.” 

k. Firman Allah dalam QS. Al-Haaqqah: 26, yang artinya: “Katakanlah: "Tuhan 

memberikan kehidupan kepada kalian, lalu mematikan kalian, kemudian 



Volume 20, Nomor 1     Januari 2026| ISSN (P): 1829-7463 \ ISSN (E) : 2716-3083 
 

 

 

 

Universitas Dharmawangsa  67 

mengumpulkan kalian pada hari kiamat, yang tidak dapat diragukan, tetapi mayoritas 

manusia tidak menyadari hal itu."  

Al-Qur'an tidak hanya menolak pengetahuan dari sebagian besar orang, tetapi juga 

menunjukkan pengingkaran terhadap iman dan ketidaksyukuran di kalangan banyak orang. Hal 

ini dipaparkan dalam berbagai ayat, di antaranya: 

a. Firman Allah dalam QS. Al-Baqarah: 243, yang artinya: “Tidakkah kamu 

memperhatikan orang-orang yang meninggalkan rumah mereka dengan sangat banyak, 

merasa cemas akan kematian? Lalu Allah berfirman kepada mereka: "Mati lah kamu! " 

Setelah itu Allah menghidupkan mereka kembali. Sesungguhnya, Allah memiliki 

anugerah bagi umat manusia, tetapi sebagian besar dari mereka tidak mengapresiasi.” 

b. Firman Allah dalam QS. Hud: 17, yang artinya: “Apakah seseorang yang memiliki bukti 

nyata dari Tuhannya dan didukung oleh saksi-saksi dari dirinya sendiri serta Kitab Musa 

sebagai penuntun dan anugerah? Mereka adalah orang-orang yang percaya kepadanya. 

Dan siapa pun yang menolak dia dari kelompok-kelompok, maka tempatnya adalah 

neraka. Oleh karena itu, janganlah kamu merasa ragu terhadapnya. Sesungguhnya itu 

adalah kebenaran dari Tuhanmu, namun kebanyakan manusia tidak percaya.” 

c. Firman Allah dalam QS. Yusuf: 38, yang artinya: “Dan aku memeluk agama leluhurku, 

Ibrahim, Ishaq, dan Ya'qub. Kami tidak akan pernah menyekutukan Allah dengan 

apapun. Itu adalah anugerah Allah bagi kami dan bagi umat manusia, namun mayoritas 

manusia tidak bersyukur.” 

d. Firman Allah dalam QS. Yusuf: 103, yang artinya: “Dan tidak banyak orang, meskipun 

kau sangat mengharapkannya, akan percaya.” 

e. Firman Allah dalam QS. Ar-Ra'd: 1, yang artinya: “Alif Lam Ra. Ini merupakan bagian 

dari kitab, dan apa yang telah diturunkan kepadamu dari Tuhanmu adalah suatu 

kebenaran, namun sebagian besar manusia tidak beriman.” 

f. Firman Allah dalam QS. Saba': 13, yang artinya: “Hanya sangat sedikit dari para 

hamba-Ku yang benar-benar berterima kasih.” 

g. Firman Allah dalam QS. Ghafir: 59, yang artinya: “Sungguh, hari akhir pasti akan tiba, 

tanpa ada keraguan di dalamnya, namun mayoritas orang tidak percaya.” 

h. Firman Allah dalam QS. Ghafir: 61, yang artinya: “Allah yang menciptakan malam 

untuk kalian agar kalian bisa beristirahat di sana dan siang yang terang. Sesungguhnya 

Allah adalah Sumber Karunia yang besar bagi umat manusia, tetapi banyak orang yang 

tidak mengapresiasi.” 



Volume 20, Nomor 1     Januari 2026| ISSN (P): 1829-7463 \ ISSN (E) : 2716-3083 
 

 

 

 

Universitas Dharmawangsa  68 

Dari berbagai ayat yang ada, dapat dipahami bahwa banyaknya atau sedikitnya 

bukanlah ukuran yang tepat untuk menentukan kebenaran atau kesalahan. Al-Qur'an 

menjelaskan bahwa kebenaran tidak bergantung pada jumlah, artinya orang yang mencari 

kebenaran seharusnya tidak dipengaruhi oleh banyaknya atau sedikitnya orang lain dalam 

pencariannya, sehingga mereka tidak perlu meniru pendapat mayoritas meskipun mayoritas 

tersebut salah. 

Selain itu, meskipun Al-Qur'an telah memberi amaran kepada umat tentang kesalahan 

yang banyak beredar di antara orang-orang, yang dapat menyesatkan mereka yang 

menerimanya secara membabi buta tanpa mengacu pada bukti, banyak orang tetap 

mempercayai kebenaran tersebut. Al-Qur'an juga mengingatkan tentang sumber kesalahan lain, 

yaitu dorongan hawa nafsu pribadi. 

Al-Qur'an memberikan peringatan kepada umat manusia bahwa jika mereka berniat 

untuk menemukan kebenaran, setiap individu perlu menghindari keinginan yang tidak baik dan 

tidak terpengaruh olehnya. Al-Qur'an menegaskan hal ini dalam ayat-Nya dalam Surah An-

Nisa ayat 135 yang artinya: "Hai orang-orang yang beriman, tegakkanlah keadilan demi Allah, 

meskipun itu menyangkut diri sendiri atau orang tua serta sanak saudara. Apapun status 

mereka, kaya atau miskin, Allah lebih paham mengenai yang terbaik untuk keduanya. Oleh 

karena itu, jangan biarkan hawa nafsu mempengaruhi keadilanmu. Dan jika kamu mengubah 

fakta atau enggan memberikan kesaksian, ketahuilah bahwa Allah sangat mengetahui segala 

tindakanmu."  

Abdullah Shahâtah (2000) menyatakan dalam pendapatnya tentang firman Allah “fa la 

tattabi’ul hawa an ta’dilu”: "Hindarilah untuk mengikuti keinginan pribadi kalian saat 

memberikan kesaksian - baik itu tentang hal ini atau itu - hanya karena kalian tidak menyukai 

penerapan keadilan dalam kesaksian kalian demi kepentingan tertentu; sebab mengikuti 

keinginan dan kecenderungan adalah kesesatan yang tidak layak bagi orang-orang yang 

percaya. Penegakan keadilan merupakan sebuah hak dan petunjuk: menjadi kewajiban bagi 

orang-orang yang beriman - dengan kewajiban yang pasti - untuk memilikinya."  

Dan di tempat lain, Al-Qur'an menunjukkan makna ini dalam firman-Nya dalam Surah 

Al-Jâthiyah ayat 23 yang artinya: “Tahukah kamu bahwa (Nabi Muhammad) adalah orang yang 

menjadikan keinginannya sebagai Tuhan dan dibiarkan tersesat oleh Allah dengan seizinnya, 

Allah telah menutup telinga dan hatinya serta menutupi penglihatannya, siapa yang dapat 

memberinya petunjuk setelah Allah (membiarkannya tersesat)? Apakah kamu (wahai manusia) 

tidak bisa mengambil hikmah dari hal ini?”  



Volume 20, Nomor 1     Januari 2026| ISSN (P): 1829-7463 \ ISSN (E) : 2716-3083 
 

 

 

 

Universitas Dharmawangsa  69 

Dan Al-Thabari (2001) menjelaskan dengan menyatakan: "Apakah kamu tidak 

memperhatikan orang yang menjadikan keinginan pribadinya sebagai Tuhan, sehingga dia 

hanya melakukan apa yang disukainya, karena dia tidak beriman kepada Allah, tidak 

menganggap larangan-Nya sebagai larangan, dan tidak menganggap yang halal sebagai sesuatu 

yang boleh, sesungguhnya ajarannya berlandaskan keinginannya sendiri."   

Dari penjelasan tersebut, tampak bahwa Al-Qur'an menasihati orang-orang agar tidak 

menjadikan ilusi dan keinginan mereka sebagai landasan kebenaran. Bahkan, Al-Qur'an 

mengecam mereka yang mempertimbangkan akal mereka sebagai tolok ukur kebenaran. 

Begitu juga, Al-Qur'an memperingatkan orang-orang tentang tradisi dan adat istiadat 

lingkungan, dan menunjukkan bahwa hal-hal tersebut bukanlah argumen untuk kebenaran. 

Kesalahan-kesalahan dapat menyebar di lingkungan dan tertanam dalam pikiran orang-orang 

sehingga mereka menganggapnya sebagai kebenaran. Oleh karena itu, tidak heran jika Al-

Qur'an memperingatkan orang-orang tentang kesalahan-kesalahan umum di lingkungan jika 

lingkungan tersebut adalah lingkungan yang tidak ilmiah. Allah berfirman dalam Surah Al-

Jâthiyah ayat 18, yang artinya: "Kemudian Kami jadikan kamu di atas syariat dari urusan itu, 

maka ikutilah dia dan janganlah kamu mengikuti hawa nafsu orang-orang yang tidak 

mengetahui." Al-Qurtubi (2006) mengomentari ayat ini dengan mengatakan: "Kami 

menjadikan kamu di atas syariat dari urusan itu, yaitu di atas jalan yang jelas dari urusan agama 

yang mengantarkanmu kepada kebenaran."    

Sebagaimana Al-Qur'an mengingatkan manusia tentang sumber kesalahan yang sering 

terjadi, yaitu terpengaruh oleh orang tua, nenek moyang, dan tokoh terkenal, di mana banyak 

orang memandang ucapan dan tindakan mereka sebagai sesuatu yang mutlak dan tidak bisa 

diperdebatkan. Mereka beralasan bahwa orang dewasa lebih memiliki kebijaksanaan 

dibandingkan anak-anak, orang tua lebih berpengalaman daripada yang muda, serta tokoh 

terkenal lebih kredibel dibandingkan yang tidak terkenal. Al-Qur'an telah menyajikan argumen 

untuk menolak pernyataan ini, bahkan menegaskan bahwa ketenaran, usia, atau popularitas 

bukanlah bukti yang dapat diandalkan untuk kebenaran. Sebab, orang tua juga bisa mengalami 

kesalahan seperti halnya anak-anak. Allah mengungkapkan makna ini dalam Surah Al-Baqarah 

ayat 170, yang artinya: “Dan ketika mereka diberi tahu, "Ikutilah yang telah diturunkan oleh 

Allah," mereka menjawab, "Kami hanya mengikuti apa yang telah diajarkan oleh leluhur 

kami." Apakah mereka akan terus mengikuti tradisi leluhur mereka meskipun leluhur mereka 

tidak memiliki pemahaman dan tidak mendapatkan arahan?”  



Volume 20, Nomor 1     Januari 2026| ISSN (P): 1829-7463 \ ISSN (E) : 2716-3083 
 

 

 

 

Universitas Dharmawangsa  70 

As-Sa'di (2003) memberikan pandangannya tentang ayat yang sebelumnya: "Kemudian 

Allah memberitakan tentang kondisi orang-orang yang menyekutukan-Nya saat diperintah 

untuk mengikuti wahyu yang diturunkan kepada rasul-Nya - yang telah dijelaskan sebelumnya 

- mereka menolak dan berkata: 'Kami lebih memilih mengikuti apa yang diajarkan oleh leluhur 

kami.' Mereka hanya puas dengan meniru tradisi nenek moyang mereka dan enggan untuk 

mempercayai para nabi, meskipun nenek moyang mereka sebenarnya adalah orang-orang yang 

paling bodoh dan tersesat. Ini menunjukkan keraguan yang lemah dalam menolak kebenaran, 

karena ini membuktikan bahwa mereka berpaling dari realitas, menolaknya, dan bersikap tidak 

adil. Seandainya mereka diarahkan kepada kebaikan dan memiliki niat yang tulus, maka 

kebenaran seharusnya menjadi tujuan mereka. Barang siapa menjadikan kebenaran sebagai 

tujuan hidupnya, dan membandingkannya dengan hal lain, pastilah kebenaran akan terlihat 

jelas baginya, dan dia akan mengikutinya jika dia bersikap adil."  

Dan patut dicatat bahwa Al-Qur'an mengalihkan pikiran orang-orang dari terikat pada 

khurafat dan ilusi yang dimiliki oleh nenek moyang mereka. Bahkan, Al-Qur'an menegaskan 

bahwa keunggulan dalam waktu tidak berarti bahwa itu adalah tanda pengakuan, karena yang 

terdahulu dan yang kemudian di hadapan akal dan penilaian adalah sama. Bahkan, yang 

kemudian memiliki pengetahuan tentang keadaan masa lalu dan kesiapan untuk merenungkan 

serta memanfaatkan apa yang telah dicapai dari jejak-jejaknya di alam semesta, yang tidak 

dimiliki oleh nenek moyang mereka (Hasaballah: 1953).  Allah berfirman dalam Surah Ali 

'Imrân ayat 137, yang artinya: "Sungguh, telah berlalu sebelum kalian sunnah-sunnah (hukum-

hukum) maka berjalanlah di bumi dan lihatlah bagaimana kesudahan orang-orang yang 

mendustakan." 

Sebagaimana orang tua dapat keliru, ketenaran, popularitas, dan kekuasaan tidak 

memastikan bahwa seseorang bebas dari kesalahan dan kesesatan. Banyak orang yang terjebak 

oleh pandangan para tokoh dan selebriti, namun mereka baru menyadari bahwa mereka telah 

tertipu saat semuanya sudah terlambat. Betapa besar penyesalan dan betapa dalam kesedihan 

yang dirasakan oleh mereka yang menyerahkan pikiran mereka dan mengikuti para pemimpin 

serta tokoh terkenal, ketika mereka menyadari bahwa mereka telah ditipu dan tersesat. 

Sayangnya, mereka sering kali hanya memahami kebenaran ini ketika menghadapi keadaan 

sulit di hadapan Allah.  

Dalam Surah Al-Ahzâb ayat 67-68, Al-Qur'an mengekspresikan perasaan menyedihkan 

ini dengan langsung dan tepat saat orang-orang yang mengikuti tanpa meneliti menyatakan 

dengan ucapan mereka: "Mereka berkata, 'Ya Tuhan kami, sesungguhnya kami telah mengikuti 



Volume 20, Nomor 1     Januari 2026| ISSN (P): 1829-7463 \ ISSN (E) : 2716-3083 
 

 

 

 

Universitas Dharmawangsa  71 

para pemimpin kami dan tokoh-tokoh kami, lalu mereka menyesatkan kami dari jalan yang 

benar. 'Ya Tuhan kami, berikanlah kepada mereka siksaan dua kali lipat dan berikanlah mereka 

kutukan yang besar.'” Dalam penjelasan ayat tersebut dalam tafsir al-muyassar (2009): "Dan 

orang-orang yang tidak beriman pada hari kiamat mengatakan: 'Ya Tuhan kami, sesungguhnya 

kami telah mengikuti para pemimpin kami yang menyesatkan dan tokoh-tokoh kami yang 

menyekutukan-Mu, sehingga mereka menjauhkan kami dari jalan kebenaran dan iman. ' Ya 

Tuhan kami, berikanlah kepada mereka siksaan yang dua kali lipat dari apa yang kami alami, 

dan jauhkan mereka dari rahmat-Mu dengan pengusiran yang jauh." Ini menunjukkan bahwa 

ketaatan kepada selain Allah ketika melanggar perintah-Nya dan arahan Rasul-Nya akan 

menimbulkan marah dan hukuman dari Allah, dan bahwa baik pengikut maupun yang dipatuhi 

akan mendapatkan azab yang sama, sehingga seorang Muslim perlu berhati-hati tentang hal ini 

Di tempat lain, Allah berfirman dalam Surah Ghâfir ayat 47-48, yang artinya: 

“(Ingatlah) saat mereka saling berdebat di dalam neraka. Individu yang lemah berkata kepada 

mereka yang angkuh, “Kami dulunya adalah pengikutmu, maka adakah kamu bisa mengurangi 

sebagian dari siksaan api neraka yang kami alami? ” Orang-orang yang angkuh menjawab, 

“Kita semua berada di sini (neraka) bersama-sama. Sesungguhnya Allah telah memutuskan 

hukum di antara hamba-hamba(-Nya).” 

Dalam tafsir al-Wasith (1997) disebutkan: "Dan ingatlah - wahai rasul yang mulia - 

kepada kaummu agar mereka mengambil pelajaran dan nasihat ketika penghuni neraka saling 

berdebat di antara mereka. Maka orang-orang yang lemah di antara mereka akan berkata 

kepada orang-orang yang sombong dan menjadi pemimpin di dunia: 'Sesungguhnya kami 

adalah pengikut-pengikut kalian, kami mengikuti kalian di dunia, tunduk kepada hawa nafsu 

kalian, dan melayani kalian... Inilah keadaan kami di hadapan kalian, kami di dunia tunduk 

kepada kalian seperti budak kepada tuannya. Maka tolonglah kami dengan sedikit dari azab 

yang hina ini yang menimpa kami, karena kami telah membela kalian di dunia dan mengikuti 

kalian tanpa berpikir atau menentang... Apakah kalian akan mengurangi sebagian dari azab 

yang kami alami ini, dan memikul sebagian dari beban kami?'"  

Dalam Surah Al-Furqân ayat 27-29, Allah juga berfirman yang artinya: “Ingatlah saat 

orang-orang yang berbuat zalim menggigit tangan mereka sendiri dan berkata, “Aduh, 

seandainya aku memilih jalan bersama rasul. Betapa malangnya aku! Seandainya aku tidak 

menjadikan si fulan sebagai sahabat yang setia. Sungguh, dia benar-benar telah menyesatkan 

aku dari peringatan Al-Qur’an ketika ia datang padaku. Iblis itu adalah makhluk yang sangat 

enggan memberikan bantuan kepada manusia.” 



Volume 20, Nomor 1     Januari 2026| ISSN (P): 1829-7463 \ ISSN (E) : 2716-3083 
 

 

 

 

Universitas Dharmawangsa  72 

Tidak heran jika ditemukan bahwa Al-Qur'an, seperti yang dikatakan Ali Hasaballah 

(1953), telah memperingatkan pikiran agar tidak tunduk kepada kekuasaan mana pun kecuali 

kekuasaannya sendiri, melepaskan pikiran dari belenggu, menghilangkan ikatan dan rantainya, 

dan mengembalikannya ke kerajaannya untuk memutuskan dengan keputusannya tanpa 

tanding. 

Seolah-olah Allah berbicara dan mendorong manusia untuk berpikir dengan akal 

mereka sendiri, bukan dengan akal ayah-ayah mereka, kakek-kakek mereka, atau akal 

masyarakat tempat mereka tinggal (Abdul Azhim: 1973). Maka, Al-Qur'an menghilangkan 

kesucian dari berhala-berhala ini yang menghalangi akal dari logika yang sehat dan penalaran 

yang lurus.  

Aspek yang pertama, terutama terkait dengan penghancuran, telah menimbulkan 

kejutan yang mengubah cara pandang dan mendorong pemikiran kritis yang lebih mendalam. 

Francis Bacon menjelaskan dalam tulisannya (Novum Organum) bahwa terdapat empat macam 

kesalahan dalam berpikir: (kesalahan kelompok), (ilusi ruang gelap), (tipu daya pasar), dan 

(penipuan panggung). Teori empat ilusi ini (Mustapha: 2018), yang dianggap oleh para 

sejarawan filsafat sebagai sebuah terobosan yang tiada tara, sebenarnya tidak baru dalam arti 

sebenarnya, karena substansi teori ini telah ada dalam kitab suci, yang berarti bahwa Al-Qur'an 

telah lebih dulu mengemukakannya. Namun, Al-Qur'an menyampaikannya tanpa urutan dan 

pengelompokan, melainkan dalam gaya yang teratur yang menarik perhatian dan menguasai 

pendengaran serta penglihatan (Zahir: n.d) 

Dan mungkin Bacon telah melihat terjemahan-terjemahan Islam yang menganggap Al-

Qur'an sebagai sumber murni untuk semua pemikiran dan filosofi, terutama jika ada hubungan 

sejarah, dan secara logis diterima bahwa yang belakangan mengambil dari yang lebih awal. 

Namun, metode ilmiah mengharuskan kita untuk tidak berpegang teguh pada hal itu. Yang 

paling kami maksudkan adalah untuk menunjukkan kebesaran dan keaslian pemikiran Islam.  

Dalam penelitian filsafat, Descartes terkenal dengan gagasan Keraguan Metodis, yang 

berkaitan dengan keraguan yang dikemukakan oleh Descartes dalam pemikirannya. Descartes 

enggan untuk mengakui keberadaan sesuatu kecuali jika itu benar-benar terang dan berbeda 

(Sorell: 2014).  Namun apa yang dikatakan Descartes dalam keraguannya yang metodis tidak 

lebih lengkap daripada apa yang disebutkan dalam Al-Qur'an dalam hal ini, di mana Al-Qur'an 

mengajak orang-orang untuk sepenuhnya mengosongkan pikiran dari semua keputusan 

sebelumnya, yang tidak didasarkan pada akal budi sendiri, sehingga manusia kemudian dapat 

menentukan apakah itu benar dan menerimanya, atau salah dan menolaknya.  



Volume 20, Nomor 1     Januari 2026| ISSN (P): 1829-7463 \ ISSN (E) : 2716-3083 
 

 

 

 

Universitas Dharmawangsa  73 

Dan kita dapat menyimpulkan bahwa dalam aspek penghancuran, Al-Qur'an 

menunjukkan sisi kritis ini, mengajak orang-orang untuk mengosongkan pikiran dari semua 

ketentuan sebelumnya yang tidak didasarkan pada kepastian, atau yang didasarkan hanya pada 

tradisi atau dugaan, sehingga memberikan ruang bagi penalaran logis yang benar. 

2) Aspek Pembangunan (al-Bina’) 

Pembicaraan tentang aspek pembangunan dalam metode rasional-logis dalam cahaya 

Al-Qur'an dapat dirumuskan dalam kerangka aturan-aturan berikut:  

Aturan pertama: Mencari bukti.  

Al-Qur'an mengarahkan akal manusia untuk membuktikan, terutama ketika Al-Qur'an 

berbicara kepada pemilik keyakinan yang salah. Dalam Surah Al-Anbiya’ ayat 24, Allah 

berfirman yang artinya: “Apakah mereka menyembah Tuhan - tuhan selain Dia? Katakanlah 

(Nabi Muhammad), “Sampaikanlah bukti-buktimu! Ajaran ini (tauhid) adalah sesuatu yang 

telah diingatkan kepada orang-orang yang bersamaku dan yang datang sebelumku.” Namun, 

mayoritas dari mereka tidak memahami kebenaran, sehingga mereka berpaling.” 

Al-Qurthubi (2006) menyebutkan bahwa dalam ayat tersebut terdapat dua argumen, 

yaitu: "Pertama, argumen dari segi akal; karena dia berkata: mereka menghidupkan dan 

membangkitkan orang mati; mustahil! Kedua, argumen dari segi teks, yaitu: bawalah bukti 

kalian dari sisi ini, dalam kitab mana ini diturunkan? Dalam Al-Qur'an, atau dalam kitab-kitab 

yang diturunkan kepada para nabi lainnya? Ini adalah penyebutan dari orang-orang yang bersih 

tauhid dalam Al-Qur'an dan penyebutan dari orang-orang sebelumku dalam Taurat dan Injil, 

dan apa yang diturunkan Allah dari kitab-kitab; maka lihatlah apakah dalam kitab-kitab ini 

Allah memerintahkan untuk mengambil Tuhan selain-Nya? Syariat-syariat tidak berbeda 

dalam hal tauhid, tetapi berbeda dalam perintah dan larangan..."  

Dan Allah berfirman dalam QS. Al-Mu'minun ayat 117, yang artinya: “Siapa saja yang 

memuja Tuhan lain selain Allah, sementara tidak ada argumen yang mendukung hal itu, maka 

semua amal perbuatannya akan dipertanggungjawabkan kepada Tuhannya. Sungguh, orang-

orang yang tidak beriman tidak akan mendapatkan keberuntungan.” Al-Thabari (2001) 

menjelaskan ayat tersebut: "Dan siapa menyeru Tuhan lain bersama Allah yang tidak layak 

disembah, tidak ada bukti baginya dengan apa yang dia katakan dan lakukan, dan tidak ada 

saksi." 

Aturan kedua: Konsistensi dalam pemikiran.  

Al-Qur'an memperingatkan orang-orang agar tidak terjebak dalam kontradiksi secara 

tegas, dan Allah menjauhkan diri-Nya dari kontradiksi, sementara Al-Qur'an menggambarkan 



Volume 20, Nomor 1     Januari 2026| ISSN (P): 1829-7463 \ ISSN (E) : 2716-3083 
 

 

 

 

Universitas Dharmawangsa  74 

perkataan orang-orang kafir sebagai kontradiktif. Allah berfirman dalam Surah An-Nisâ ayat 

82, yang artinya: “Apakah mereka tidak merenungkan Al-Qur'an? Seandainya Al-Qur'an itu 

bukan dari sisi Allah, niscaya mereka akan menemukan banyak pertentangan di dalamnya.”  

Sebagian besar mufassir, termasuk al-Zamakhsyari (1986), al-Râzi (2000), dan Rashid 

Ridhâ (1963), menunjukkan bahwa yang dimaksud dengan perbedaan di sini adalah 

kontradiksi. Allah juga menggambarkan ucapan orang-orang kafir dengan deskripsi yang sama 

di tempat lain dalam Surah Adz-Dzâriyât ayat 8 yang artinya: “sesungguhnya kamu benar-

benar dalam keadaan berselisih.” Al-Râzi (2000) menafsirkan ucapan berbeda sebagai ucapan 

yang kontradiktif.   

Dengan demikian, Allah menggambarkan Al-Qur'an sebagai kebalikan dari 

kontradiksi, yaitu kesamaan dan konsistensi, di mana Allah berfirman dalam Surah Az-Zumar 

ayat 23, yang artinya: “Allah telah menurunkan perkataan yang terbaik, (yaitu) Kitab (Al-

Qur’an) yang serupa (ayat-ayatnya) lagi berulang-ulang.” Ibn Taimiyah (1972) menafsirkan 

kesamaan di sini sebagai kesesuaian, keselarasan, dan kesepakatan, sedangkan kebalikannya 

adalah perbedaan yang merupakan kontradiksi dan pertentangan. 

Al-Qur'an telah menafikan kontradiksi dari dirinya sendiri dan Allah menggambarkan 

firman-Nya dengan kesesuaian, keharmonisan, dan keselarasan, sementara pada saat yang sama 

menggambarkan ucapan orang-orang kafir yang batil dengan kontradiksi. Ini menunjukkan dan 

mengarahkan perhatian orang-orang kepada dasar-dasar pemikiran logis dan aturannya, yang 

dasarnya adalah hukum non-kontradiksi yang menjadi dasar logika rasional.  

Aturan ketiga: Cara berargumentasi dan beralasan.  

Al-Qur'an mengandung banyak bukti dan dalil, tetapi disajikan dalam bentuk yang 

sederhana agar sesuai dengan pikiran para pendengarnya tanpa memperhatikan rincian para 

logikawan. Dan seseorang mungkin bertanya-tanya tentang alasan hal ini, dan Jalaluddin as-

Suyuthi (2005) menjelaskan hal itu dengan dua alasan utama, yaitu:  

Pertama: bahwa Allah tidak mengutus seorang rasul kecuali dengan bahasa kaumnya.  

Kedua: bahwa mereka yang condong kepada perdebatan yang rumit adalah orang-orang 

yang tidak mampu memberikan argumen yang jelas. Karena, siapa yang mampu memahami 

yang lebih jelas yang dipahami oleh kebanyakan orang, tidak akan merendahkan diri kepada 

yang lebih rumit yang hanya dipahami oleh sedikit orang. Maka Allah Ta'ala mengeluarkan 

komunikasi-Nya dalam perdebatan dengan makhluk-Nya dalam bentuk yang paling jelas agar 

orang awam dan orang terpelajar dapat memahaminya bersama-sama. 



Volume 20, Nomor 1     Januari 2026| ISSN (P): 1829-7463 \ ISSN (E) : 2716-3083 
 

 

 

 

Universitas Dharmawangsa  75 

Oleh karena itu, argumen-argumen dalam Al-Qur'an ditandai dengan kesederhanaan 

dan kejelasan, sehingga didengar oleh orang awam dan mereka yang tidak mengetahui aturan-

aturan logika dan mereka menjadi yakin, serta didengar oleh orang-orang berakal logis dan 

mereka memahami apa yang terkandung di dalamnya dari prinsip-prinsip logika rasional. Jadi, 

kita tidak perlu menunggu Al-Qur'an datang dengan premis kecil, premis besar, dan kesimpulan 

untuk membuktikan bahwa Al-Qur'an telah menetapkan prinsip-prinsip logika. Al-Qur'an 

bukanlah buku tentang logika kuno, melainkan merupakan pidato untuk semua manusia dengan 

berbagai tingkat pemahaman mereka. 

Al-Qur'an telah menempuh jalur argumen logis dalam menyajikan isu-isu penting. 

Karena pikiran merupakan sumber pengetahuan yang memiliki kemampuan untuk merenung, 

mengamati, dan membandingkan, yang diciptakan oleh Tuhan, pikiran digunakan untuk 

mendukung keyakinan dalam menegaskan argumen Syariah. Buku-buku dan Sunnah memuat 

beragam ukuran rasional yang berperan sebagai dasar logis untuk mencapai kesimpulan yang 

ditetapkan oleh Syariah. Ibn Taimiyyah (2004) melihat contoh-contoh dalam Al-Qur'an sebagai 

ukuran rasional, sehingga arahan dari akal dan panduan dari Syariah dapat saling melengkapi. 

Ibn Taimiyyah (1972) menekankan bahwa jika suatu unsur terdapat dalam aturan 

agama, hal itu dijelaskan melalui nasihat Al-Qur'an mengenai penggunaan akal, peringatan, 

penjelasan, dan panduan yang relevan. Al-Qur'an kaya dalam hal ini, menetapkan prinsip-

prinsip hukum yang menuju ke sana, dan akal, karena kebenarannya dapat ditangkap oleh rasio; 

karena ia mencakup dua sifat yang sempurna.   

Dalam masalah keberadaan, misalnya, Al-Qur'an menunjukkan kepada akal manusia 

apa yang ada dalam diri mereka dari kebesaran dan keindahan sebagai bukti adanya pencipta 

yang Maha Pencipta. Allah berfirman dalam Surah At-Thûr ayat 35, yang artinya: “Apakah 

mereka ada tanpa latar belakang atau apakah mereka yang membentuk (diri mereka sendiri)?”  

Jika kita menganalisis ayat ini, dapat diekstrak argumen-argumen logis darinya. Para 

pendengar adalah makhluk, tidak diragukan lagi. Ini adalah suatu hal yang jelas yang 

disembunyikan oleh Al-Qur'an karena kejelasannya. Setiap makhluk pasti memiliki pencipta. 

Pencipta ini bisa jadi adalah ketiadaan, yang jelas mustahil. Atau pencipta itu adalah makhluk 

itu sendiri. Atau pencipta itu adalah selainnya. Maka, jika mereka diciptakan dari ketiadaan, itu 

mustahil, dan jika mereka menciptakan diri mereka sendiri, itu juga mustahil. Jadi, tidak ada 

pilihan lain kecuali bahwa mereka diciptakan oleh Allah. 

Al-Qur'an telah menyampaikan logika rasional dalam gaya retoris yang jelas. Kami 

tidak ingin membandingkan dan membandingkan antara gaya Al-Qur'an dan gaya logika kuno, 



Volume 20, Nomor 1     Januari 2026| ISSN (P): 1829-7463 \ ISSN (E) : 2716-3083 
 

 

 

 

Universitas Dharmawangsa  76 

karena tidak ada tempat untuk perbandingan antara gaya Al-Qur'an dan cara-cara lainnya dari 

gaya manusia. Apa yang kami inginkan adalah menunjukkan bahwa argumen dan bukti Al-

Qur'an didasarkan pada fondasi yang kuat dari kualitas dan ketepatan, baik dalam susunan dan 

strukturnya, maupun dalam kebenaran premis dan kesimpulannya, maupun dalam tujuan jauh 

dari petunjuk manusia dan mengeluarkan mereka dari kegelapan menuju cahaya.  

Dalam pembahasan lain, seperti halnya konsep tauhid, Al-Qur'an memakai analogi 

eksepsi dalam logika, yang berbeda dari analogi konjungtif, karena salah satu pihak yang 

terlibat sudah ada dalam analogi eksepsi namun tidak terdapat dalam analogi konjungtif, 

kecuali mungkin (Ibn Sina: 2006). 

Allah berfirman dalam Surah Al-Mu'minun ayat 91, yang artinya: “Allah tidak 

mengambil seorang anak pun dan tidak ada Tuhan bersama-Nya. Jika ada Tuhan lain selain 

Allah, maka pasti masing-masing Tuhan akan membawa apa yang diciptakannya dan sebagian 

mereka akan mengalahkan sebagian yang lain. Mahasuci Allah dari apa yang mereka sifatkan.”  

Jika merenungkan makna ayat sebelumnya, akan ditemukan bahwa ayat tersebut 

dimulai dengan menyampaikan hasil terlebih dahulu, yaitu bahwa Allah itu Esa dan tidak ada 

sekutu bagi-Nya, kemudian menguatkan pernyataan tersebut dengan rincian dan bukti. Jika ada 

dua Tuhan, maka akan terjadi perselisihan dan perbedaan. Karena persoalan perselisihan itu 

jelas mustahil, mengingat akibatnya yang akan menyebabkan kerusakan dan kehancuran alam 

semesta, Al-Qur'an tidak memberikan bukti langsung, melainkan membiarkan akal untuk 

menyimpulkannya. Selama perselisihan tidak terjadi, ini berarti bahwa Tuhan itu Esa dan tidak 

ada sekutu bagi-Nya. Demikianlah Al-Qur'an menyajikan premis-premis dan membiarkan akal 

untuk menarik kesimpulan. 

Dan contoh ketiga dalam masalah kebangkitan. Allah Ta'ala berfirman dalam Surah 

Al-A'raf ayat 29: ((  َكَمَا بدَاَكَُمْ تعَوُْدوُْن)).  

Al-Qur'an dalam ayat tersebut berbicara kepada akal dengan cara-cara logis yang tinggi, 

dan mengajak untuk membandingkan keadaan awal penciptaan dari ketiadaan dengan keadaan 

kebangkitan kembali dari segi kesulitan dan kemudahan, kemudian mengukur yang ini dengan 

yang itu hingga akal akhirnya sampai pada kemungkinan kebangkitan untuk kedua kalinya 

berdasarkan kemungkinan yang pertama. Dalam Surah Al-Anbiyâ ayat 104, Allah berfirman 

sejalan dengan ayat sebelumnya, yang artinya: “Sebagaimana Kami telah memulai penciptaan 

pertama, begitulah Kami akan mengulanginya lagi.” Dengan demikian, Al-Qur'an 

membandingkan kebangkitan kembali dengan penciptaan awal.  



Volume 20, Nomor 1     Januari 2026| ISSN (P): 1829-7463 \ ISSN (E) : 2716-3083 
 

 

 

 

Universitas Dharmawangsa  77 

Dan kadang-kadang, Al-Qur'an membandingkan kebangkitan kembali dengan 

penciptaan langit dan bumi yang lebih besar dari penciptaan manusia, dalam apa yang disebut 

dalam bidang logika Islam sebagai qiyas al-awla. Allah berfirman dalam Surah Yâsîn ayat 81, 

yang artinya: “Bukankah Sang Pencipta langit dan bumi juga mampu menciptakan manusia 

yang mirip dengan mereka di kehidupan setelah mati? Tepat. Dia adalah yang Mahakuasa 

dalam Mencipta dan Maha Mengetahui.”  

Berdasarkan apa yang telah dijelaskan sebelumnya, Al-Qur'an menghadapkan kepada 

akal model-model pemikiran rasional. Model-model tersebut dianggap sebagai salah satu 

faktor terpenting yang membantu munculnya gerakan logika di dunia Islam. Inilah yang 

mendorong Baron Caradufue (2016) untuk mengatakan bahwa studi Al-Qur'an dan analisisnya 

yang mendalam oleh para sahabat telah mempersiapkan umat Muslim untuk latihan-latihan 

logika. 

 

SIMPULAN 

Al-Qur'an adalah penyebab utama munculnya metode rasional dalam dunia Islam, di 

mana al-Qur'an menetapkan metode lengkap untuk pemikiran rasional yang logis. Jadi, tidak 

pantas dikatakan setelah penjelasan yang jelas ini, seperti yang dikatakan oleh orientalis 

Prancis, Terman, bahwa al-Qur'an menentang pemikiran rasional (Abdurrazak: 1966),  atau 

dikatakan seperti yang dikatakan oleh Renan (1957) bahwa kematian Ibnu Rusyd adalah 

jaminan kemenangan al-Qur'an atas kebebasan berpikir.   

Jika mereka membaca Al-Qur'an dengan adil dan pemahaman, mereka tidak akan 

terjebak dalam kebingungan yang tidak layak untuk dibahas ini. Al-Qur'an yang memberikan 

kebebasan berpikir dan mencari kepada Ibnu Rusyd, bagaimana mungkin Al-Qur'an menentang 

kebebasan berpikir, padahal Al-Qur'an satu-satunya kitab suci yang melepaskan kebebasan ini 

dari belenggunya setelah sebelumnya menjadi batu sandungan bagi para pendeta dan 

pemimpin. Maka setiap orang yang mengklaim bahwa Al-Qur'an menentang akal seperti 

Terman dan Renan harus menghitung sendiri berapa kali Al-Qur'an memerintahkan untuk 

berpikir, merenung, dan melihat, dan berapa kali akal disebutkan dalam Al-Qur'an disertai 

pujian dan penghargaan. Apakah dari semua itu dapat disimpulkan bahwa Al-Qur'an 

menentang pemikiran rasional yang bebas? Jawabannya tergantung pada kecerdasan dan 

kemampuan mereka untuk memahami Al-Qur'an (Dunya: 1967).   

Abbas Mahmoud al-Aqqad (2014) berkata: "Dan yang seharusnya kita ingatkan 

berulang kali adalah bahwa penekanan pada akal dengan berbagai karakternya tidak muncul 



Volume 20, Nomor 1     Januari 2026| ISSN (P): 1829-7463 \ ISSN (E) : 2716-3083 
 

 

 

 

Universitas Dharmawangsa  78 

dalam Al-Qur'an secara kebetulan, dan tidak sering diulang dengan pengulangan yang 

berulang, tetapi penekanan ini pada akal adalah hasil yang diharapkan yang diperlukan oleh 

inti dan esensi agama, dan diharapkan oleh setiap orang yang mengenal hakikatnya dan hakikat 

manusia dalam penilaiannya."   

Setelah melakukan kajian ilmiah tentang metode logika rasional dalam pandangan Al-

Qur'an, penelitian ini mencapai hasil-hasil penting sebagai berikut:  

1. Al-Qur'an telah menetapkan dua aspek penting dari metode rasional-logis, yaitu aspek 

penghancuran yang berfokus pada mengosongkan pikiran dari semua keyakinan 

sebelumnya yang tidak didasarkan pada kepastian, atau yang didasarkan pada sekadar 

tradisi atau dugaan, sehingga memberikan ruang bagi penalaran logis yang benar, dan 

aspek pembangunan yang berfokus pada mengajarkan manusia pentingnya mencari 

bukti, konsistensi dalam berpikir, serta mengajarkan cara berargumentasi dan berlogika.  

2. Perdebatan dalam Al-Qur'an memainkan peran besar dalam menegakkan dan 

mengembangkan metode logika rasional, karena Al-Qur'an berdebat dengan semua 

sekte agama yang ada pada masa kenabian. Al-Qur'an berdebat dengan mereka dan 

membatalkan keyakinan mereka.  

3. Al-Qur'an menjaga kehormatan akal, sehingga melarang akal untuk mencampuri hal-

hal yang bukan dalam jangkauannya seperti hal-hal ghaib, seperti hakikat zat Ilahi, ruh, 

dan hal-hal yang didengar, karena akal tidak mampu mencapai kebenarannya, karena 

tidak mampu mencapai kebenaran yang pasti dalam hal tersebut. 

DAFTAR PUSTAKA 

Abduh, Muhammad. (2009). Risalah Al-Tauhid. Cetakan ke-1. Kairo: Wuzarah al-Awqaf wa 
as-syu’un al-Islamiyah. 

Abdul Alim, Shalah. (1973). Aqidah Al-Ba’ats Fi Al-Qur’an Al-Karim. Kairo: Dar al-Thiba’ah 
al-Muhammadiyah. 

Abdul Azhim, Ali. (1973). Falsafah Al-Ma’rifah Fi Al-Qur’an Al-Karim. Cetakan ke-1. Kairo: 
al-Mathabi’ al-Amiriyah. 

Abdurrazzak, Musthafa. (1966). Tamhid Li Tarikh Al-Falsafah Al-Islamiyyah. Kairo: Dar al-
Fikr al-Arabi. 

Abu an-Nil, Muhammad Abdus Salam. (1987). Dirasat Fi Al-Qur’an Al-Karim: At-Tafsir Al-
Maudhu’i. Cetakan ke-2. Kairo: Dâr al-fikr al-Islami. 

Al-Alma’i, Zahir ibn Awadh. (2007). Dirasat Fi Al-Tafsir Al-Maudhu’i Li Al-Qur’an Al-
Karim. Cetakan ke-4 Riyadh: Maktabah ar-Rusyd. 



Volume 20, Nomor 1     Januari 2026| ISSN (P): 1829-7463 \ ISSN (E) : 2716-3083 
 

 

 

 

Universitas Dharmawangsa  79 

Al-Alma’i, Zahir ibn Awadh. (1984). Manahij al-Jadal fi al-Qur’an al-Karim. Beirut: 
Maktabah al-Farazdaq, cetakan ke-3. 

Al-Aqqad, Mushtafa Mahmud. (2014). Al-Tafkir Faridhah Islamiyyah. Cetakan ke-1. Kairo: 
Muassasah al-Hindawi. 

Al-Attas, Muhammad Naquib. (1993). Islam And Secularism. Cetakan ke-2. Kuala Lumpur: 
ISTAC Malaysia. 

Al-Badawi, Ahmad Ahmad. (2005). Min Balaghah Al-Qur’an. Cetakan ke-3. Kairo: 
Mathba’ah Nahdhat Mishr. 

Al-Banna, Hasan. (1977). Allah Fi Al-Aqidah Al-Islamiyyah. Cetakan ke1. Kairo: Dâr al-Ulum 
li at-Thiba’ah wa an-Nasyr. 

Al-Daghamin, Ziyad Khalil Muhammad. (1995). Manhajiyyat Al-Bahts Fi Al-Tafsir Al-
Maudhu’i Li Al-Qur’an Al-Karim. Cetakan ke-1. Amman: Dâr al-Basyir. 

Al-Hufi, Ahmad Muhammad. (1975). Al-Qur’an Wa Al-Tafkir. Cetakan ke-1. Kairo: Al-
Majlis al-A’la li Syu’un al-Islamiyah. 

Al-Jabri, Abdul Muta’al. (1984). Ad-Dhallun Kama Shawwarahum Al-Qur’an Al-Karim. 
Cetakan ke-2. Kairo: Maktabah Wahbah. 

Al-Qurthubî, Abu Abdillah Muhammad. (2006). Al-Jâmi’ Li Ahkâm Al-Qur’an. Edited by 
Abdullah ibn Abdul Muhsin Al-Turki. Cetakan ke-1. Beirut: Maktabah ar-Risalah. 

Al-Râzi, Fakruddin. (2000). Tafsir Mafâtih Al-Ghayb. Beirut: Dâr al-kutub al-Ilmiyyah. 

Al-Sa’di, Abdurrahman. (2003). Taysir Al-Karim Ar-Rahman Fi Tafsir Kalam Al-Mannan. 
Cetakan ke-2. Riyadh: Maktabah ar-Rusyd. 

Al-Suyuthi, Jalaluddin. (2005). Al-Itqân Fî Ulûm Al-Qur’an. Edited by Markaz Ad-Dirasat 
Al-Qur’aniyah. Cetakan ke-1. Riyadh: Wuzarah Syu’un al-Islamiyah Al-Saudiyah. 

Al-Tafsir, Nukhbah min asatizah. Al-Tafsir Al-Muyassar. (2009). Cetakan ke-1. Riyadh: 
Majma’ al-Malik Fahd. 

Al-Thabari, Muhammad ibn Jarir. (2001). Jâmi’ Al-Bayân Fî Ta’wîl Ây Al-Qur’an. Edited by 
Abdullah ibn Abdul Muhsin Al-Turki. Riyadh: Dâr al-Hajr. 

Al-Thanthawi, Muhammad As-Sayyid. (1997). Al-Tafsir Al-Wasith. Cetakan ke-1. Kairo: Dâr 
Nahdhat Mishr. 

Al-Zamakhsyari, Mahmud ibn Umar. (1986). Al-Kassyaf ’an Haqaiq Al-Tanzil Wa Uyun Al-
Aqawil Fi Wujuh at-Ta’wil. Cetakan ke-3. Beirut: Dar al-kitab al-Arabi, 1986. 

Ali, Mahmud Hamzah Muhammad. (2019). Al-Aql fi al-Qur’an al-Karim fi dhau nazariyah 
al-huqul al-dilaliyah, Majallah Kulliyah al-Adab bi Qina, vol. 49. 

Amani, Cut Shabrina Dzati. (2023). Konsep Critical Thinking Perspektif QS. al-Alaq Ayat 1-
5, Gunung Djati Conference Series, Volume 19, pp. 190-197, CISS 4th: Islamic 
Studies Across ifferent Perspective: Trends, Challenges and Innovation, 
https://conferences.uinsgd.ac.id/gdcs 



Volume 20, Nomor 1     Januari 2026| ISSN (P): 1829-7463 \ ISSN (E) : 2716-3083 
 

 

 

 

Universitas Dharmawangsa  80 

Aulia, Qithrotun Nida; Sholahuddin Al Ayubi; Salim Rosyadi. (2025). Critical Thinking 
Dalam Al-Qur’an: Studi Tafsir Tematik dan Implementasinya di Era Digital, Al-
Fahmu Jurnal Ilmu Al-Qur an dan Tafsir, vol. 4, No. 1, pp. 131-149. 
DOI:10.58363/alfahmu.v4i1.473. 

Bayyumi, Abdul Mu’thi Muhammad. (1973). Al-Falsafah Al-Islamiyah Fi Al-Masyriq Wa Al-
Maghrib. Cetakan ke-1. Kairo: al-Mathabi’ al-Amiriyah. 

Caradufue, Al-Baron. (2016). Mufakkiru Al-Islam: Al-Ghazali. Edited by Adil Zu’aiter. 
Beirut: Al-Manhal. 

Dunya, Sulaiman. (1967). Al-Tafkir Al-Falsafi Al-Islami. Cetakan ke-1. Kairo: Maktabah al-
Khanji. 

Enghariano, Desri Ari. (2019). Tafakkur Dalam Perspektif Al-Qur’an, Jurnal el-Qanuniy 
Jurnal Ilmu-Ilmu Kesyariahan dan Pranata Sosial, Vol. 5, No. 1, pp. 134-148. 
DOI:10.24952/el-qonuniy.v5i1.1769 

Fikri, Muslim; Elya Munfarida. (2023). Konstruksi Berpikir Kritis dalam Pendidikan Islam: 
Analisis Tafsir Maudhu’i Berdasarkan Al-Qur’an, Jurnal Pendidikan Agama Islam Al-
Thariqah, Vol. 8, No. 1, pp.108-120. DOI:10.25299/al-thariqah.2023.vol8(1).11469 

Ghallab, Muhammad. (1966). Al-Ma’rifah ’inda Mufakkiril Muslimin. Cetalkan ke-1. Kairo: 
Ad-Dar al-Mishriyyah li at-Ta’lif wa at-Tarjamah. 

Hasaballah, Ali. (1953). Muhadharat Fi Ilm At-Tauhid. Cetakan ke-5. Kairo: Mathba’ah 
Nahdhat Mishr. 

Hidayat, Taufik; Aam Abdusalam; Fahrudin. (2016).  Konsep Berpikir (Al-Fikr) Dalam 
Alquran Dan Implikasinya Terhadap Pembelajaran PAI di Sekolah (Studi Tematik 
tentang Ayat-ayat yang Mengandung Term al-Fikr), Tarbawy: Jurnal Pendidikan 
Islam, Vol. 3, No. 1, pp. 1-12. 

Ibn al-Dardir, Abdul Aziz. (1990). At-Tafsir Al-Maudhu’i Ayat at-Tauhid Fi Al-Qur’an Al-
Karim. Cetakan ke-1. Kairo: Maktabah al-Qur’an. 

Ibn Sina, Abu Ali Al-Husein ibn Abdullah. (2007) Al-Syifa’ Al-Manthiq. Edited by And Fuad 
al-Ahwani Qanawati, Mahmud al-Hushari. Kairo: al-Mathabi’ al-Amiriyah. 

Ibn Taimiyah, Ahmad ibn Abdul Halim. (1972). Dar’u Ta’arudh Al-Aql Wa an-Naql. Kairo: 
Dâr al-Kutub. 

———. (2004). Majmu’ Al-Fatawa. Cetakan ke-1. Riyadh: Majma’ al-Malik Fahd. 

Iqbal, Muhammad. (2016). The Reconstruction of Religious Thought in Islam. Edited by Musa 
Kadzhim. Bandung: Mizan. 

Isnaini, Muhammad; Iskandar. (2021). Akal Dan Kecerdasan Dalam Perspektif Al-Qur’an 
Dan Hadits, Mushaf Journal : Jurnal Ilmu Al Quran dan Hadis, Vol. 1, No. 1, pp. 
103-118.  

Jahami, Jirar. (2006). Al-Mausu’ah Al-Jamiah Li Musthalahat Al-Fikr Al-Arabi Wa Al-Islami. 
Cetakan ke-2. Beirut: Maktabah Lubnan. 



Volume 20, Nomor 1     Januari 2026| ISSN (P): 1829-7463 \ ISSN (E) : 2716-3083 
 

 

 

 

Universitas Dharmawangsa  81 

Muizzuddin, Mochamad. (2016). Berpikir Menurut Al-Qur’an, Studia Didaktika: Jurnal 
Ilmiah Bidang Pendidikan, Vol. 10, No. 1, pp. 72–83. Retrieved from 
https://ftk.uinbanten.ac.id/journals/index.php/studiadidaktika/article/view/75 

Muslim, Musthafa. (2000). Mabahits Al-Tafsir Al-Maudhu’i. Cetakan ke-3. Damaskus: Dâr 
al-Qalam. 

Mustafa, Sulaiman Aydin. (2023). Al-Jadal fi al-Qur’an al-Karim: Qawa’iduhu wa 
Fawa’iduhu, al-Majallah al-Ilmiyyah li kulliyat Ushuluddin wa ad-Dakwah bi 
Zaqaziq, Vol. 35, No. 3, pp. 275-352. DOI: 10.21608/fraz.2023.316231. 

Musthafa, ’Adil. (2018). Awham Al-Aql: Qira’ah Fi Origanun Jadid Li Francis Becon. 
Cetakan ke-1. Kairo: Muassasah al-Hindawi. 

Nada, Alfaini Zulfa; Achmad Khudori Soleh. (2025). Obyek 'Akal Bagi Kehidupan Manusia: 
Prespektif Al-Qur’an, Fathir: Jurnal Studi Islam, Vol. 2, No. 1, pp. 53-69. 
https://doi.org/10.71153/fathir.v2i1.183 

Renan, Ernest. (1957). Ibn Ar-Rusyd Wa Ar-Rusydiyah. Edited by Adel Zu’aitir. Cetakan ke-
1. Kairo: Dâr Ihya’ al-Kutub al-Arabiyah. 

Ridha, Muhammad Rasyid. (1963). Tafsir Al-Qur’an Al-Hakim. Cetakan ke-1. Kairo: Al-
Hay’ah al-Ammah li al-Kitab. 

Rofdli, Muhammad Faiz; M. Suyadi. (2020). Tafsir Ayat-Ayat Neurosains (‘Aql Dalam Al-
Qur’an dan Relevansinya Terhadap Pengembangan Berpikir Kritis dalam Pendidikan 
Islam), Jurnal At-Tibyan Jurnal Ilmu Al-Qur`an dan Tafsir, Vol. 5, No. 1, pp.134-152. 
DOI:10.32505/at-tibyan.v5i1.1399. 

Sembiring, Irvan Mustofa. (2021). Model Berpikir Sistem Dalam Pendidikan Islam: Studi 
Analisis Ayat-Ayat Alquran, Tarbawi: Jurnal Pendidikan Islam, Vol. 18, No. 1, 
DOI:10.34001/tarbawi.v18i1.1292 

Sorell, Tom. (2014). Descartes: A Very Short Introduction. Edited by Ahmad Muhammad Ar-
Rubi. Cetakan ke-1. Kairo: Muassasah al-Hindawi. 

Syahatah, Abdullah Mahmud. (2000). Tafsir Al-Qur’an Al-Karim. Cetakan ke-2. Kairo: Dâr 
al-Gharib. 

Syahputra, Afrizal El Adzim. (2020). Proses Berpikir Nabi Ibrahim as. Melalui Dialog 
dengan Tuhan dalam al-Qur’an, Hermeneutik: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, 
Vol.14, No. 1, pp. 161-177. DOI:10.21043/hermeneutik.v14i1.6804 

Zahir, Rifqi. (n.d). Adhwa’ ’ala Al-Falsafah Al-Haditsah Wa Al-Mu’ashirah. Cetakan ke-1. 
Kairo: Dâr al-Fikr Al-Arabi. 

. 

  

 


