
The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

17 
 

يةتحليلحاكمية القرآن في نظر طه جابر العلواني: دراسة   
Assoc. Prof. Dr. Zamakhsyari Bin Hasballah Thaib 

Universitas Dharmawangsa, Indonesia 

E-mail: dr.zamakhsyari@dharmawangsa.ac.id 

 
 ملخص البحث

م كفكر متميز ظهر في جميع مجالات المعرفة والعلو   يةكما العلماء عبر الأجيال على دراسة وتوضيح مفهوم الحركز 
تباينت وجهات نظرهم حول هذا الموضوع؛ فقد درس البعض الفكرة لتحديد أهميتها، بينما اعتبرها آخرون ية. الإسلام

، تميزطه جابر العلواني، العالم المعاصر الم وجهة نظرتسعى الدراسة إلى توضيح  .واحدة من الأهداف الرئيسية للشريعة
مقارنة و  تحليليةاستخدمت هذه الدراسة المكتبية منهجية  ".ة القرآنيكما ه "حكتابة القرآن كما ورد في  يماكفيما يتعلق بح

طه جابر  قدّم ، أهمها:سة عن النتائجفرت الدرا. أسلتوضيح مجالات التوافق والاختلاف بين العلواني وعلماء آخرين
مفهوم "منهجية القراءة" و"بنائية القرآن"، والتي تختلف عن الفهم  أساس علىحاكمية القرآن رؤيته حول العلواني 

اكمية القرآن حف .، كما يقوم بها المودودي وسيد قطبالتقليدي للحاكمية الذي يركز على الجانب السياسي أو الفقهي
هج الحاكم الذي القرآن هو المنف. د حاكمية سياسية أو تشريعيةهي حاكمية معرفية ومنهجية، وليست مجرّ عند العلواني 

العلوم  د مصدر للتشريعات. يجب أن تكون جميعيجب أن يرُجع إليه المسلمون في بناء علومهم ومعارفهم، وليس مجرّ 
د على ضرورة قراءة القرآن كوحدة مترابطة ومتكاملة، لا  شدّ و . هالإسلامية الأخرى منبثقة من القرآن وخاضعة لمنهج

د القرآن الأساسية ربط العلواني مقاص. كآيات منفصلة. وهذا يمنع التفسيرات التي تعزل الآيات عن سياقها القرآني العام
قرآن في الفرد ق حاكمية ال. فبتحقيق هذه المقاصد، تتحق، والأمة، والدعوةالتوحيد، والتزكية، والعمران :بالحاكمية وهي

لم يتناول العلواني الحاكمية بوصفها مفهوما تحريضيا استحدث كفكرة على المستوى الفكري في إطار الحركة  .والمجتمع
 مما يؤاخذ على العلواني فيو  الإسلامية، كما فعله المودوي وسيد قطب، بغرض إيجاد قيمة عليا تتحرّك الجماهير باتّّاهه.

نهج إلى إعادة بناء الم ، من خلال دعوتهعلى حساب السنّة حول الحاكمية مبالغته حول هيمنة القرآن هوجهة نظر 
فالعلواني  .الإسلامي على أساس قرآني مباشر، ونقد الموروثات الفكرية التي يرى أنها ابتعدت عن المنهج القرآني الأصيل

نقده ما أنّ كعلى المشكلات المعاصرة.   "المقاصد"أو تنزيل لا يقدم منهجًا عمليًا واضحًا لكيفية إعادة بناء العلوم 
 في نقد التراث دون تأسيس بديل مكافئ. تهمبالغو  ،للحديث والتراث أحياناً يتجاوز الإطار العلمي

 .انيمقاصد القرآن عند العلو هيمنة القرآن على السنة، : حاكمية القرآن، طه جابر العلواني، الكلمات المفتاحية
 

 

 

mailto:dr.zamakhsyari@dharmawangsa.ac.id


The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

18 
 

Abstract 

Scholars across generations have concentrated on examining and elucidating the concept of 

governance as a unique thought that has arisen in various domains of knowledge and Islamic 

studies. Their perspectives on this topic differed; some examined the concept to assess its 

significance, while others regarded it as a primary purpose of Sharia. The study seeks to elucidate 

Taha Jabir Al-Alwani's position, a prominent modern scholar, on the governance of the Quran as 

articulated in his work "The Governance of the Quran." This desk study employed an analytical 

and comparative methodology to elucidate the points of consensus and divergence between Al-

Alwani and other scholars. The study produced outcomes, the most significant of which are: Taha 

Jabir Al-Alwani articulated his perspective on the governance of the Quran, grounded in the 

concepts of "reading methodology" and "the structure of the Quran," which diverge from the 

conventional view of governance centered on political or jurisprudential aspects, as exemplified 

by Maududi and Sayyid Qutb.  The governance of the Quran, as articulated by Al-Alwani, 

encompasses an epistemic and methodological framework, rather than solely a political or 

legislative authority.  The Quran serves as the guiding framework that Muslims should consult in 

the development of their sciences and knowledge, and it is not solely a source of legislation.  All 

other Islamic sciences must originate from the Quran and conform to its methodology.  He 

underscored the importance of perceiving the Quran as a unified and cohesive whole, rather than 

as isolated verses.  This approach precludes interpretations that detach the verses from their 

comprehensive Quranic context.  Al-Alwani associated the core aims of the Quran with 

governance, namely: monotheism, purification, civilization, community, and invitation.  By 

fulfilling these objectives, the governance of the Quran is established within the individual and 

society.  Al-Alwani did not examine the concept of governance as an initiating idea introduced at 

the intellectual level within the context of the Islamic movement, as Maududi and Sayyid Qutb 

did, to establish a supreme value toward which the populace would rally.  One of the criticisms 

directed at Al-Alwani concerning his views on governance is his exaggerated emphasis on the 

supremacy of the Quran over the Sunnah, through his advocacy for reconstructing the Islamic 

methodology directly based on the Quran and his critique of intellectual traditions he perceives as 

having diverged from the original Quranic approach.  Al-Alwani does not offer a clearly articulated 

practical methodology for reconstructing sciences or for applying "maqasid" to contemporary 

issues.  Furthermore, his critique of hadith and heritage occasionally surpasses the bounds of 

scholarly rigor, and he tends to overstate his objections to heritage without providing a comparable 

alternative. 

Keywords: The Governance of the Quran, Taha Jabir Al-Alwani, the Supremacy of the Quran over 

the Sunnah, the Objectives of the Quran according to Al-Alwani. 

 

  



The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

19 
 

 مقدمة
إنّ مفهوم الحاكميّة كثيراً ما يشغل فكر الباحثين ونظر المفكرين منذ القدم إلى الآن باعتباره مفهوماً دقيقاً 

ل هذا ما يات هذا المفهوم في كلّ أبنية المعارف والعلوم الإسلامية. ولعومهمّا في المنظومة المعرفية الإسلامية. وتظهر تّلّ 
 يفسّر سبب اهتمام الباحثين بتناوله بالدراسة والبحث والتحليل، من أجل تحريره، وشرح معالمه.

في العصر الحاضر يكتسب أهمية بالغة نظراً لحاجة المجتمعات الإسلامية  حاكمية القرآن إن البحث في موضوع
  .ية الحديثةلفكرية والاجتماعية والسياسإلى إطار توجيهي شامل يجمع بين الأصالة والمعاصرة، ويتعامل مع التحديات ا

 :في النقاط التالية عن فكرة الحاكمية في ضوء القرآن الكريم وتتجلى أهمية البحث
إن مفهوم الحاكمية قد حُُّل دلالات سياسية وتأويلات مختلفة، بعضها . تحديد المفاهيم وضبط المصطلحات .1

ه القرآني البحث العلمي الرصين ضروري لوضع المصطلح في سياقأدى إلى أفكار متطرفة مثل تكفير المجتمعات. 
الصحيح، وتصحيح المفاهيم الخاطئة، وبيان الفرق بين الحاكمية الإلهية المطلقة وحاكمية الإنسان النسبية في 

 .إطار الشرع
ساواة، لة، والموفر القرآن الكريم مبادئ وقيمًا أساسية للحكم الرشيد، مثل العداي د.تقديم إطار للحكم الرشي .2

والمساءلة، والأمانة، والشفافية. يساعد البحث في هذا المجال على استخلاص هذه المبادئ وتقديمها كنموذج 
 .عملي قابل للتطبيق في أنظمة الحكم المعاصرة لمكافحة الفساد وتحقيق الصالح العام

ث في حاكمية القرآن ة الغربية، يساهم البح عصر العولمة والتحديات الثقافيفية. تعزيز الهوية الثقافية الإسلامي .3
في تعزيز الهوية الإسلامية والحفاظ على القيم الدينية الأصيلة، مع تشجيع التفاعل الإيجابي مع المفاهيم الحديثة  

 .كحقوق الإنسان والمساواة
عاصر يتيح البحث الم يقدم القرآن الكريم إرشادات أخلاقية وقانونية شاملة. .حل المعضلات الأخلاقية والقانونية .4

إمكانية تطبيق هذه المبادئ في معالجة القضايا المستجدة والمعقدة في مجالات مثل الاقتصاد والقانون والعلاقات 
 .الاجتماعية، بما يضمن إطاراً أخلاقياً متيناً 

لشاملة للسلام ان خلال التركيز على التعاليم القرآنية ن حيث إنه مدعم التعايش السلمي والحوار بين الثقافات .5
واحترام الكرامة الإنسانية، يمكن للبحث في حاكمية القرآن أن يوفر أساساً لتعزيز التعايش السلمي في المجتمعات 

 .المتنوعة وتقديم رؤى لحل النزاعات
إن القضايا التي تفرضها الحداثة، مثل الأزمات الأخلاقية والصراعات الاجتماعية  . مواجهة التحديات المعاصرة .6

والتقدم التكنولوجي السريع، تتطلب توجيهاً من مصدر موثوق. البحث في كيفية تطبيق المبادئ القرآنية يوفر 
  .إجابات لهذه التحديات ويساهم في بناء مجتمع أكثر توازناً وعدلاً 



The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

20 
 

لتوجيه  ميةضرورة حت باختصار، إن دراسة حاكمية القرآن في العصر الحاضر ليست مجرد ترف فكري، بل هي
 .الأفراد والمجتمعات نحو حياة متكاملة ومستقيمة، تّمع بين الالتزام بالوحي الإلهي والاستجابة لمقتضيات الواقع المعاصر

، 1طه جابر العلواني من بين المهتمّين بهذا المفهوم، حيث إنهّ كتب مؤلّفا بعنوان: حاكمية القرآن كتورد الويعدّ  
م. هذا الكتاب بغضّ النظر عن صغر حجمه، إلّا 1996مكتب القاهرة عام  أصدره المعهد العالمي للفكر الإسلامي

أنهّ يعتبر خطوة مهمّة في معالجة هذا المفهوم.  فالكتاب حسب اعتراف مؤلفّه أصله مقدّمة كتبها على كتاب "الأبعاد 
م،  1995سلامي عام لهشام أحُد عوض جعفر، الذي أصدره المعهد العالمي للفكر الإ 2السياسية لمفهوم الحاكمية"

م. ومن المعلوم أن تلك 1991باعتباره مديراً للمعهد. ثمّ نشر بحثه في مجلّة قضايا إسلامية معاصرة في العدد الثاني عام 
  3المجلّة هي مجلّة فكرية متخصّصة تعنى بالهموم الثقافية للمسلم المعاصر. 

مام الإلهية في سياق فهم يشير إلى ضرورة الاهت محاولة لوضع مفهوم الحاكمية "حاكمية القرآن" ويعدّ كتاب
بتأصيل حاكمية القرآن، وذلك لأن مفهوم الحاكمية الإلهية قد جرى تداوله بأشكال مختلفة في العقود الزمنية الأخيرة 

  4من مدارس فكرية مختلفة.
 .انيهذا ما يحاول البحث القيام به في بلورة مفهوم حاكمية القرآن في نظر طه جابر العلو 

 منهجية البحث
ن خلال م يعتبر هذا البحث بحثاً مكتبياً، حيث قام الباحث بجمع المعلومات حول الموضوع الذي يناقشه

تّاه  لتحليلياثم ترتيبها ترتيباً منطقياً حسب ما تقتضيه الحاجة. ثم انتهج الباحث المنهج المصادر والمراجع في المكتبة، 
ية والسلبية الجوانب الإيجابتلك المعلومات التي ضمّها من خلال مقارنتها مع الأفكار والمعلومات الأخرى، من أجل إبراز 

 . في طرح العلواني لمفهوم حاكمية القرآن ومآلاتها
تابه كوهذا البحث يعتمد بشكل أساسي في بلورة أفكار طه جابر العلواني حول حاكمية القرآن، من خلال  

، ولا يرجع م1996الذي أصدره المعهد العالمي للفكر الإسلامي مكتب القاهرة عام  المطبوع المعنون "حاكمية القرآن"

                                                      

 ، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، القاهرة.حاكمية القرآنم، 1996انظر: طه جابر العلواني،  1 
 ، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، القاهرة.الأبعاد السياسية لمفهوم الحاكميةم، 1995انظر: هشام أحُد عوض جعفر،  2
، بيروت، الدار العالمية للكتابدار اليمامة،  إشكال تجديد علم أصول الفقه: طه جابر العلواني نموذجا،، م2017الخال، سمير 3 

 .15 – 14، ص 1ط ،الدار البيضاء
4 Hani Samir Amin Jazira. (2025). Qur'anic Hermeneutics in the Thought of Taha Jabir Al-Alwani, 

in Al-Fikr Al-islāmī Al-muʿāṣir (previously Islamiyat Al-Ma’rifah), 31(109), 108–77. 

https://doi.org/10.35632/citj.v31i109.13847 



The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

21 
 

شكل بالباحث إلى كتب طه جابر العلواني الأخرى إلا إذا اقتضت إليه الحاجة من أجل توضيح فكره حول الموضوع 
 أوضح.

 نتائج البحث 
 لمحة عن طه جابر العلواني

د وقالعراق.  مدينة الفلوجة، منطقة الحصوة، محافظة الأنبار، م في٥٣٩١ولد طه جابر فياض العلواني عام 
جامعة العلوم م، ورئيس ٥٣١١منذ عام فقهي بأمريكا كان رئيس المجلس ال . اً إسلاميّ  اشتهر بكونه مفكّراً وفقيهاً 

الفقه  حصل على الدكتوراة في أصول. حدة الأمريكيةبهرندن، فيرجينيا، الولايات المتّ  (SISS) الإسلامية والاجتماعية
لإمام كان أستاذاً في أصول الفقه بجامعة ا .م٥٣٩٩والقانون بجامعة الأزهر في القاهرة، مصر، عام من كلية الشريعة 

شارك  ٥٣١٥في عام م. ٥٣١١حتى  ٥٣٩١محمد بن سعود الإسلامية بالرياض، المملكة العربية السعودية منذ عام 
رابطة العالم الإسلامي ل كما كان عضو المجلس التأسيسي  ،في تأسيس المعهد العالمي للفكر الإسلامي في الولايات المتحدة

وكان م. ٥٣١٩انتقل إلى الولايات المتحدة في عام  ة. الدولي في جدوعضو مجمع الفقه الإسلامي ، في مكة المكرمة
 .21166آذار/مارس  4توفي رحُه الله صباح يوم الجمعة  .5حدةجامعة قرطبة الإسلامية في الولايات المتّ  رئيس

، م واحداً وعشرين كتاباً 2111بعد عام  التي تصدربلغت مؤلفاته عرف العلواني بإنتاجه الفكري الغزير، حيث 
 :منها، ترجم كثير من أعماله إلى اللغات الإنجليزية والفرنسية والتركية والأوردية والماليزيةو 

 .م2114إشكالية التعامل مع السنة النبوية. المعهد العالمي للفكر الإسلامي،  (1
 .م2111ها في دار السلام بالقاهرة المحصول في أصول الفقه للرازي، تحقيق ودراسة، عدة طبعات آخر  (2
من الدراسات القرآنية، منها: لسان القرآن، والوحدة البنائية للقرآن المجيد، ونحو موقف قرآني من  اعددكتب  (3

النسخ، ومعالم المنهج القرآني، ونحو موقف قرآني من إشكالية المحكم والمتشابه، وأفلا يتدبرون القرآن. صدرت 
 .م2111-2116رة بين عامي عن دار السلام بالقاه

 .م2119التعليم الديني بين التجديد والتجميد، دار السلام بالقاهرة،  (4

                                                      

لاح أعلام الفكر والإص»، سلسلة طه جابر العلواني: تجليات التجديد في مشروعه الفكري، م2111أبو حليوة، إبراهيم سليم 5 
 .19، ص 1ط بيروت، لتنمية الفكر الإسلامي،، منشورات مركز الحضارة «في العالم الإسلامي

-2121في  الأصل صحيفة المصريون. مؤرشف من .«"طه جابر العلواني»"وفاة المفكر الإسلامي  م، 2116، فتحي مجديانظر: 6 
، مجلة الفكر الإسلامي مَكْنَز طه جابر العلواني وبعض ما كتب عنهم(. 2125وانظر أيضاً: إيصال صالح الحوامدة. ) .15-26

. 319-213، ص 119، العدد 31المعاصر )مجلة أسلمة المعرفة سابقاً(، المجلد 
https://doi.org/10.35632/citj.v31i109.13871 

https://web.archive.org/web/20200526080840/https:/almesryoon.com/
https://web.archive.org/web/20200526080840/https:/almesryoon.com/
http://almesryoon.com/%D8%AF%D9%8A%D9%86-%D9%88%D8%AF%D9%86%D9%8A%D8%A7/862708-%D9%88%D9%81%D8%A7%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%85%D9%81%D9%83%D8%B1-%D8%A7%D9%84%D8%A5%D8%B3%D9%84%D8%A7%D9%85%D9%8A-%C2%AB%D8%B7%D9%87-%D8%AC%D8%A7%D8%A8%D8%B1-%D8%A7%D9%84%D8%B9%D9%84%D9%88%D8%A7%D9%86%D9%8A%C2%BB
http://almesryoon.com/%D8%AF%D9%8A%D9%86-%D9%88%D8%AF%D9%86%D9%8A%D8%A7/862708-%D9%88%D9%81%D8%A7%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%85%D9%81%D9%83%D8%B1-%D8%A7%D9%84%D8%A5%D8%B3%D9%84%D8%A7%D9%85%D9%8A-%C2%AB%D8%B7%D9%87-%D8%AC%D8%A7%D8%A8%D8%B1-%D8%A7%D9%84%D8%B9%D9%84%D9%88%D8%A7%D9%86%D9%8A%C2%BB


The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

22 
 

إصلاح الفكر الإسلامي: مدخل إلى نظام الخطاب في الفكر الإسلامي المعاصر، المعهد العالمي للفكر  (5
 .2119الإسلامي، 

 .م2115لا إكراه في الدين، مكتبة الشروق الدولية بالقاهرة،  (6
 .7م2111صوصية والعالمية في الفكر الإسلامي، دار الهدى ببيروت، الخ (7

كان حيث إنه   ،(مدرسة "أسلمة المعرفة" )أو إسلامية المعرفة إلى طه جابر العلواني انتمى المفكر الإسلاميوقد 
لعلمية، خاصة من اأحد أبرز رواد هذه المدرسة ومؤسسيها، وساهم بجهود كبيرة في بلورة منهجها الفكري وتطبيقاتها 

 8.في الولايات المتحدة الأمريكية (IIIT) المعهد العالمي للفكر الإسلامي خلال عمله في
وتطوير  إصلاح الفكر الإسلاميالأساسية، منها القضايا  بعض تميز مشروعه التجديدي بالتركيز علىوقد 

، سلاميةاءً على المقاصد العليا للشريعة الإوإعادة صياغته بن تّديد أصول الفقه، و مناهج التعامل مع قضايا العصر
ة إلى بناء الدعو ، ثم أي العلوم الدينية والعلوم الاجتماعية والإنسانية الحديثة،  "الجمع بين "قراءة الوحي" و"قراءة الكونو 

 .9قواعد أصولية جديدة تستوعب تحديات العيش المشترك وفقه الأقليات
 مفهوم حاكمية القرآن عند العلواني

حاكمية معرفية ومنهجية، وليست حاكمية  عند طه جابر العلواني هو في الأساس "حاكمية القرآن" مفهومإنّ 
القرآن يجب أن يكون المصدر الأوحد  أنّ  العلواني يرى  .د حصراً سياسية بالمعنى التقليدي الذي يربطها بنظام حكم محدّ 

 .ناء المعرفة وتحديد المنهج للتعامل مع تحديات العصروالمهيمن الذي ترُدّ إليه جميع الأمور، بما في ذلك ب
 :تتأسس على النقاط التالية ة العلواني حول حاكمية القرآنرؤيوتّدر الإشارة أنّ 

 المرجعية المعرفيةاعتبار القرآن أوّلًا: 
لإسلامي، وكان اأحد أبرز المفكرين المسلمين المعاصرين الذين دعوا إلى إصلاح شامل في الفكر عتبر العلواني ي

 عند العلواني القرآنف .مشروعه الفكري يدور حول إعادة تأسيس العلوم الشرعية والإنسانية على قاعدة الوحي القرآني

                                                      

نزفمبر  17، تاريخ التصفح /https://library.mominoun.com/author/tahaj: للتوسع حول هذه المسألة انظر7 
 م.2125

طه جابر العلواني بين محاريب العلم وآفاق م(. 2125زينب طه جابر العلواني، أحُد طه جابر العلواني، رقية طه جابر العلواني. )8 
. 13-7، ص 119، العدد 31، مجلة الفكر الإسلامي المعاصر )مجلة أسلمة المعرفة سابقاً(، المجلد التَّجديد

https://doi.org/10.35632/citj.v31i109.13809 
-457، ص64، العدد 26، مجلة المعيار، مجلد طه جابر العلواني ومشروعه التجديدي لعلم أصول الفقه م(.2122) .سمير الخال9 

474. 

https://library.mominoun.com/author/tahaj/


The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

23 
 

هو المصدر الوحيد الذي يحتوي على الرؤية الكلية والمقاصد الجامعة لفقه الأمة، وأنه يوفر الأسس المعرفية التي يجب أن 
 .تحكم كل العلوم والفنون

 ة الآتية:النقاط الرئيسي على في اعتباره القرآن المرجعية المعرفيةأقام العلواني 
 يرى العلواني أن القرآن ليس مجرد كتاب عبادات وأحكام فرعية،، حيث المصدر الأوحد للرؤية الكليةالقرآن هو  .1

القرآن على المقاصد العليا للإسلام. يحتوي  (Worldview) "بل هو المصدر الوحيد الذي يقدم "الرؤية الكلية
الوحي القرآني هو الإطار المعرفي الشامل الذي ف .والقيم الأساسية التي يجب أن توُجّه الأمة في جميع شؤونها

 .10يحدد غايات الوجود البشري، وعلاقة الإنسان بخالقه، وبالكون، وبأخيه الإنسان
 دعا العلواني إلى "أسلمة المعرفة"، ليس بالمعنى، حيث حاكمية القرآن على المعارف الأخرى )وحدة المعرفة( .2

السطحي لإضافة آيات قرآنية في مقدمة الكتب العلمية، بل بمعنى إعادة بناء المناهج المعرفية )سواء كانت 
بالنسبة له، القرآن هو المعيار الذي تقُاس به  .شرعية أو دنيوية( بحيث تنطلق من الأسس القرآنية وتتوافق معها

 .11ءمة كل المعارف والفنون والعلوم. يجب أن تُحاكم العلوم الأخرى إلى القرآن، لا العكسصحة وملا
هذا المفهوم كان يهدف إلى رأب الصدع . فلا شك أنّ "تّاوز الانقسام بين "العلوم الدينية" و "العلوم الدنيوية .3

لوم الطب والهندسة دينية( وع التاريخي في الفكر الإسلامي بين علوم الفقه والتفسير )التي اعتبرها البعض
اعتبار القرآن مرجعية شاملة يلغي هذا الفصل، ويجعل كل المعارف ف .والاجتماع )التي اعتبرها البعض دنيوية(

 .12تخدم رؤية واحدة وغايات متكاملة مستوحاة من الوحي

                                                      
10 Nur Fazwanis Othman, Syed Najihuddin Syed Hassan. (2020). Integration Of 

Knowledge From The Perspective Of Taha Jabir Al-Alwani, Al-Qiyam: International 

Social Science and Humanities Journal, Vol. 3, Issue 4, 31-37. http://journal.al-

qiyam.net/index.php/my1/article/view/88 

العطاء العلمي والفكري للدكتورطه جابر العلواني في داخل  .الهيمنة والحاكمية للقرآن الكريمم( 2125محمد علي الفار. ) 11 
 .656-645القاهرة، مركز الحضارة للدراسات والبحوث، صماجدة إبراهيم عامر )تحرير(، الاجتهاد المعرفي والتجديد الحضاري، 

ابر الفكري للدكتورطه ج، داخل العطاء العلمي و الجمع بين قراءتين: قراءة الوحي وقراءة الكونم(. 2125منال يحيى الشيمي. )12 
-115العلواني في الاجتهاد المعرفي والتجديد الحضاري، ماجدة إبراهيم عامر )تحرير(، القاهرة، مركز الحضارة للدراسات والبحوث، ص

196. 



The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

24 
 

ه التقليدي الأمة بحاجة إلى فقه جديد يتجاوز الفق العلواني أنّ ، حيث يرى الأسس المعرفية لفقه الأمةالقرآن هو  .4
هذا "الفقه الجديد" يجب أن يستمد و  .الذي قد يكون أحياناً ضيق الأفق أو مرتبطاً بظروف تاريخية محددة

 .13أسسه مباشرة من المقاصد القرآنية الكلية، مما يمنحه المرونة والشمولية والقدرة على مواجهة تحديات العصر
شروع العلواني هو دعوة جذرية لإعادة "القرآن المهجور" إلى مركز الحياة الفكرية والعملية للأمة، باختصار، م

 ليكون هو الَحكَم والمرجع والأساس الذي تبُنى عليه كل العلوم والفنون
 المنهجية القرآنيةضرورة اتباع ثانياً: 

تمدًا من قضايا العصر وتحدياته يجب أن يكون مسعلى أن استنباط المنهج المعرفي للتعامل مع  العلواني دكّ أ
 .القرآن الكريم نفسه، وليس من التراكمات التراثية التي قد تكون أعاقت الفهم الصحيح للنص القرآني المقدس

وقد نادى العلواني بضرورة "قرآنية المعرفة" لتحرير الفكر الإسلامي المعاصر من قيود المناهج التي نشأت في 
 :ية معينة، والتي قد لا تكون ملائمة للواقع الراهن. كان الهدف من دعوته هذه هوسياقات تاريخ

ص من التقليد الأعمى للمناهج القديمة التي لم تعد قادرة على تقديم حلول التخلّ و ، تّاوز الجمود الفكري .1
 .للتحديات المعاصرة

متكامل يستطيع أن يتعامل مع القضايا العمل على بناء منهج معرفي  ي، من خلالإعادة بناء الفكر الإسلام .2
 .الحديثة برؤية مستنيرة ومستقلة، منبعها النص القرآني مباشرة

ه تعزيز العلاقة المباشرة بين المسلم والقرآن، وجعله المصدر الأول والأعلى للتوجيمن خلال ، ربط المسلم بالقرآن .3
 .والفهم في جميع جوانب الحياة

داثة توفير إطار منهجي يمكن المسلمين من التعامل بفعالية مع قضايا العولمة والح، بةالتعامل مع التحديات العالمي .4
 .14والتطور العلمي والتكنولوجي، مع الحفاظ على الأصالة الإسلامية

لقد رأى العلواني أن التراث يجب أن يكون خاضعًا للمراجعة والنقد في ضوء المنهج القرآني، وليس العكس؛ 
 .الفهم صحيحًا ومجردًا من التحيزات التاريخيةلضمان أن يكون 

                                                      
، داخل العطاء العلمي والفكري للدكتورطه جابر الفكر التقليدي والفقهي: بعض ما له وما عليه م(.2125محمود مؤمن. )13

-219لعلواني في الاجتهاد المعرفي والتجديد الحضاري، ماجدة إبراهيم عامر )تحرير(، القاهرة، مركز الحضارة للدراسات والبحوث، صا
391. 

. داخل العطاء العلمي والفكري للدكتورطه إسلامية المعرفة ... نحو منهجية معرفية قرآنيةم(. 2125ماجدة إبراهيم عامر. )14 
جابر العلواني في الاجتهاد المعرفي والتجديد الحضاري، ماجدة إبراهيم عامر )تحرير(، القاهرة، مركز الحضارة للدراسات والبحوث، 

 .1131-967ص



The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

25 
 

 تحرير العقل المسلمضرورة ثالثاً: 
يهدف مشروع طه جابر العلواني إلى إعادة تأسيس "حاكمية معرفية ومنهجية للقرآن" يكون غرضها تحرير 

 :العقل المسلم من القيود الفكرية. تشمل أهدافه ونقاطه الرئيسية ما يلي
ي من الفهوم التاريخية المتراكمة التي قد تكون أبعدته عن المصدر القرآني الأساسي، مع تخليص الفكر الإسلام .1

 . التركيز على أهمية العودة المباشرة للقرآن الكريم
تّاوز القراءات التقليدية التي يعتبرها العلواني "مغلوطة" أو نشأت في سياقات تاريخية معينة، والتي أدت إلى  .2

 . يانجمود فكري في بعض الأح
إلى منهجية جديدة لاستنباط المعارف والأحكام من  من خلال دعوته ،إعادة البناء على أساس قرآني نقي .3

 .القرآن مباشرة، بعيدًا عن التأثيرات الخارجية التي قد تكون أثرت على الفهم الإسلامي عبر العصور
( في الكلمة العليا )الهيمنة المباشرةشدد على ضرورة أن يكون للقرآن "، حيث تفعيل دور القرآن كـ "مهيمن .4

  15.توجيه الفكر والمنهج الإسلامي، مما يتطلب أدوات منهجية جديدة لفهمه وتطبيقه في العصر الحديث
قدم العلواني رؤية منهجية متكاملة تهدف إلى إحياء النص القرآني كمصدر وحيد ومهيمن للمنهج بعبارة أخرى، 

 عاصروالمعرفة في الفكر الإسلامي الم
 التمييز بين حاكمية الله وحاكمية الكتابضرورة رابعاً: 

هو ركن أساسي في مشروعه الفكري " حاكمية الكتاب"و "الحاكمية الإلهية" تمييز العلواني بين مفهوميإنّ 
 .التجديدي، ويهدف إلى تصحيح المفاهيم التي تم استغلالها سياسياً وتاريخياً 

قد  الإلهية، بالصيغة التي شاع بها تاريخياً ومعاصراً على يد بعض الحركات السياسية،الحاكمية يرى العلواني أنّ 
تم استغلاله من قبل الكهنة والحكام لتبرير تسلطهم واحتكارهم للسلطة التشريعية والتنفيذية. وقد أدى هذا الفهم إلى 

 .16 أداة قمع وسيطرةالجمود وإلغاء دور العقل البشري في فهم الدين وتطبيقه، وحوّل الدين إلى

                                                      
ابر العلمي والفكري للدكتورطه ج. داخل العطاء العقل العربي والمسلم بين الاجتهاد والتقليد م(.2125عبد الرحُن فهيم. )15

-413العلواني في الاجتهاد المعرفي والتجديد الحضاري، ماجدة إبراهيم عامر )تحرير(، القاهرة، مركز الحضارة للدراسات والبحوث، ص
451. 

والشؤون ، وزارة الأوقاف 111، من ضمن سلسلة كتاب الأمة، العدد الحاكمية في الفكر الإسلاميم، 2117حسن لحساسنة، 16 
 .65الإسلامي، الدوحة، ص



The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

26 
 

حاكمية  ليست حاكمية سياسية بالمعنى الضيق، بل هيف القرآنحاكمية أي  حاكمية الكتاببينما مفهوم 
وتعني أن المرجعية العليا في التشريع والتوجيه هي للقرآن الكريم كنص مؤسس ومنهج معرفي، وليس  .علمية ومعرفية

  .لأشخاص أو طبقات دينية معينة
لقدرة ا يمنح هذا الفهم الإنسان والمجتمعبعض الآثار الإيجابية، حيث  "حاكمية الكتاب"ى مفهوم لقد ترتب عل

يفتح الباب أمام العقل المسلم لممارسة الاجتهاد والفهم العميق للنصوص، بما يتوافق مع مقاصد  د، حيث على التجدي
يا على الأهداف العل من خلال التركيز، مقاصدهفهم الدين بما يتوافق مع كما يمنح   .الشريعة الكلية وظروف العصر

للشريعة )مقاصد الكلية( بدلًا من التمسك الحرفي الضيق ببعض الأحكام الفرعية، مما يضمن مرونة الدين وصلاحيته 
تحرير العقل من التبعية للتقاليد الجامدة والسلطات الدينية التي تدعي امتلاك الحقيقة إضافة إلى  .لكل زمان ومكان

  17ه.المطلقة، ويعيد التأكيد على المسؤولية الفردية والجماعية في فهم النص وتطبيق
، يسعى العلواني من خلال هذا التمييز إلى إعادة بناء مفهوم الحاكمية على أسس معرفية وعلمية، ارة أخرىببع

 .وض الحضاريبعيداً عن التوظيف السياسي القمعي، مما يتيح للأمة استعادة حيويتها الفكرية والنه
 ضمانة الحفظ الإلهياعتبار : خامساً 

الضمان الإلهي لحفظ نص القرآن الكريم هو أساس مركزي في منهجه الفكري، حيث يتميز  أنّ  العلواني يرى
النص القرآني عن غيره من المصادر بالنص المحفوظ والمتواتر الذي لم يطرأ عليه تحريف أو تغيير عبر العصور، بناءً على 

 .[9نَّا لَهُ لَحاَفِظوُنَ{ ]الحجر: الوعد الإلهي في قوله تعالى: }إِنَّا نَحْنُ نَـزَّلْنَا الذِّكْرَ وَإِ 
 من قبل الله عز وجل يشير إلى ثلاث حقائق مهمة، هي: هذا الحفظ للقرآن الكريم

حيث يظل النص القرآني مرجعاً ثابتاً ومتاحاً لكل جيل، مما يجعل هدايته ، استمرار الحاكمية الإلهية المباشرة .1
 .أن تخطئ أو تحرّف وحاكميته ممكنة ومباشرة دون وسائط بشرية يمكن

غيير بخلاف المصادر الأخرى، مثل كتب الأديان السابقة التي يرى أنها تعرضت للتحريف أو الت، التفرد بالموثوقية .2
 .عبر التاريخ، أو حتى النصوص البشرية الأخرى التي تظل عرضة للفهم النسبي والتأويل المتغير

                                                      

. داخل العطاء العلمي والفكري للدكتورطه جابر العلواني في الهيمنة والحاكمية للقرآن الكريمم( 2125محمد علي الفار. )17 
 .656-645الاجتهاد المعرفي والتجديد الحضاري، ماجدة إبراهيم عامر )تحرير(، القاهرة، مركز الحضارة للدراسات والبحوث، ص



The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

27 
 

الذي  هذا الثبات في النص يجعله الأساس المتين والقطعي يؤكد العلواني على أن، حيث أساساً للوحدة والقطع .3
 .18يبُنى عليه الفهم الإسلامي الصحيح، ويرُجع إليه عند الاختلاف

هذا المفهوم كان ركيزة أساسية في دعوته إلى "أسلمة المعرفة" والعودة إلى النص القرآني كـ "مصدر وحيد حاكم" 
 عرفية الإسلاميةعلى بقية المصادر الأخرى في المنظومة الم

باختصار، يرى العلواني أن حاكمية القرآن هي عودة إلى جعله المرجع الأعلى والهادي الأمثل في كل ما يتعلق 
 بالمعرفة والمنهج والتصور الكلي للحياة، مما يمكن الأمة من استعادة عافيتها الحضارية.

 القرآن تناول العلواني لمفهوم حاكمية كيفية
تّاوز العلواني في بداية عرض لفكرة حاكمية القرآن المعنى اللغوي والوضع الاصطلاحي من الملفت للنظر، 

للحاكمية، وبين علّة صنيعه ذلك نظراً لاختلاف المفاهيم عن المصطلحات. واعتبر العلواني أنّ الحاكمية الإلهية جذراً 
لة في دائرة فلسفية تّاهات، حيث إنّ فروعه واتّّاهاته المختلفة متمثّ فلسفياً وفكرياً وثقافياً متشعّب الفروع، ومتعدّد الإ

صل وثقافية تتّسع أو تضيق، لكنّها متّصلة بالنسق المعرفي الذي ينتمي المفهوم إليه في سائر الأحوال اتّصالًا وثيقاً. ويتّ 
ريخي إن كان له المرجعي وواقعه التا هذا المفهوم مصادر معرفة النسق ونظرية معرفته وفلسفتها ومقاصدها وإطار النسق

  19تّسيد في التاريخ.
ويرى العلواني باستبعاد ألّا يكون للمفهوم خبر أو تّسيد في التاريخ،  حيث يرى وجوب تتبّع آثار المفهوم 

لى عملية عونتائجه ثم مصادر بنائه وموارده في مختلف جوانب الحياة الفكرية والثقافية. بل أطلق العلواني الوعي الكاذب 
لأنّ في رأيه أنّ مفهوم الحاكمية الإلهية قد جرى  20الربط بين الجذر اللغوي الذي يحتلّ عنوانا وبعض أنواع الاستعمال.

 .تداوله بأشكال مختلفة ومن مدارس فكرية متنوّعة خلال العقود القليلة الماضية
للغوي لمفهوم على الرغم من أهميّة التحليل اتّاوز العلواني المعنى اللغوي والدلالة الاصطلاحية ل لا شكّ أنّ 

والاستعمال الاصطلاحي في مختلف العلوم لتتبّع التطوّر الدلالي والاصطلاحي للمفهوم، وعدّ ذلك قاعدة ينطلق منها 
جذرا  فهوم يعتبرأشار إلى أنّ هذا الم هقد تزيد المفهوم غموضا، خاصة وأنّ  ،الباحث لتكون محاولة مقاربته للمفهوم موفقّة

 فلسفياً وفكرياً وثقافيا متشعّب الفروع، ومتعدّد الاتّاهات.

                                                      
داخل العطاء العلمي والفكري للدكتورطه جابر  العلوم الإسلامية ... أزمة منهج أم أزمة تنزيل. م(. 2125محمد علي الفار. )18

-377العلواني في الاجتهاد المعرفي والتجديد الحضاري، ماجدة إبراهيم عامر )تحرير(، القاهرة، مركز الحضارة للدراسات والبحوث، ص
311. 

 .7، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، القاهرة، ص حاكمية القرآنم، 1996طه جابر العلواني، 19 
 .76، ص1، مكتبة الشروق الدولية، القاهرة، طلسان القرآن ومستقبل الأمة القطبم، 2116طه جابر العلواني، 20 



The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

28 
 

إنّ الربط بين مفهوم الحاكمية ومبدأ الألوهية بحيث يصبح المصطلح مركّباً بهذه العبارة "الحاكمية الإلهية" يورد 
ميا مجرّداً عن لاإشكالًا على مستوى المفهوم ذاته، ولك بسبب موضوع البحث هو "الحاكمية" باعتباره مصطلحا إس

الإضافة أو النسبة إلى غيره. أما تداول المصطلح بعبارة "الحاكمية الإلهية" فهو سبق وتحديد المجال البحث والدراسة، مما 
 .يقُصي المفهوم باعتباره مصطلحاً شرعياً عاما، ويُضفي صفة اللاهوتية عليه والكهنوتية

كمية مفهوم له دلالة قاصرة أم متعدّية؟ بعبارة أخرى، إذا ومن هنا يتبادر في الذهن سؤال: هل مصطلح الحا 
أطلقت عبارة الحاكمية فهل تنصرف مباشرة إلى الحاكمية الإلهية أي إلى الله تعالى، أم أنّ العبارة قد تتناسب مع ألفاظ 

لحاكمية، فلا تطلق ا أخرى وتتزاوج معها؟ ففي الفكر الإسلامي المعاصر يشيع الربط التلازمي بين مبدأ الألوهية ومبدأ
 .الحاكمية إلا ويراد بها حاكمية الله تعالى

يرى البحث أنّ العبارة لها معان لغوية متعدّدة ودلالات اصطلاحية مختلفة، تّعلها منسجمة مع عبارات أخرى 
ق بمبدأ الألوهية. أمّا لّ ومتزاوجة معها. وليس هناك ما يدلّ على الارتباط التلازمي بين المبدأين إلاّ في القضايا التي لها تع

 .21خارج هذه الدائرة فلا حرج في استخدام المصطلح وتداوله في عبارات حسب السياقات التي يقتضيها النسق المعرفي
بناءً على ذلك، فالارتباط بين مبدأ الألوهية ومبدأ الحاكمية غير تلازمي، وإنّّا هو إضافي احتمالي، والحصر غير حقيقي، 

شؤه العادة، فلا حرج في إطلاق الحاكمية على الشرع فنقول حاكمية الشرع، ومعناه سيادته، وحاكمية ولكنّه وهمي من
الملك أو الرئيس ومعناه سلطانه، وحاكمية القاضي، ومعناه سلطان القضاء وقوّته، وحاكمية العقل، ومعناه سلطانه، 

 .22ولكلّ حاكمية مجالها حسب اختصاصها
مبدأ الألوهية ومبدأ الحاكمية، أصبح المفهوم متحرّراً من الظلال الكهنوتية التي   فمن خلال فكّ الارتباط بين

كثيرا ما توصف بها المنظومة السياسية الإسلامية، ونلحظ هذا خاصّة عند المودودي وغيره ممن تناولوا بحث الحاكمية 
سبة، ونترك اً مجرّداً عن الإضافة والنفينبغي أن يكون البحث في الحاكمية باعتباره مفهوما إسلامي .من منظور سياسي

نصوص الوحي وهي المحدّدة لجهة الإضافة والنسبة، وإلّا أصبح الحديث عن أحد أبعاد الحاكمية وهو البعد اللاهوتي 
 .فيه

ومما يؤكّد هذا أنّ الجذر اللغوي الذي يتركّب منه مصطلح الحاكمية، ورد في لسان العرب، وفي لغة القرآن 
اصطلاحات العلماء بمعاني كثيرة تدل على غزارة مادته . نجد على سبيل المثال ورود لفظ الحكم بمعنى والسنة وفي 

النبوة والرسالة، الإبانة، و و القضاء والفصل في المظالم والخصومات، والإحكام والإتقان، والفقه والعقل والعلم، والوضوح 

                                                      

 .64-63، صالحاكمية في الفكر الإسلاميحسن لحساسنة، 21 
 .13، المنظمة العالمية لخريجي الأزهر، القاهرة، صمفهوم الحاكميةم، 2111، عبد الفتاح العواري22 



The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

29 
 

والملك،  والقضاء والقدر، وعظة والعبرة، والتحاكم إلى غير شرع الله،والقرآن الكريم والسنة النبوية، والتحليل والتحريم، 
 23وولاة الأمور، والشريعة.

 عند العلوانيمقاصد القرآن حاكمية القرآن وعلاقتها ب
التوحيد،  :خمسة مقاصد حاكمة، تشمل قاصد القرآن العليا، محدداً إياها فيبم حاكمية القرآنالعلواني ربط 

من خلال لا إتتحقق حاكمية القرآن في الفرد والمجتمع أكد العلواني أنه لن ، حيث والعمران، والأمة، والدعوةوالتزكية، 
 :تحقيق هذه المقاصد، والتي يمكن تفصيلها كما يلي

 وعلاقته بالحاكمية التوحيدمقصد  .1
اسي في رؤيته الأول والأس هو الأساس الذي تقوم عليه حاكمية القرآن، ويعتبر المبدأيرى العلواني أن التوحيد 

 في النقاط الآتية: العلاقة بين التوحيد وحاكمية القرآن عند العلوانيوتتجلى .الكلية
ليس مجرد عقيدة نظرية، بل هو المبدأ المؤسس لكل نظام معرفي وأخلاقي ، الأساس المعرفيالتوحيد هو  .أ

 .واجتماعي. هو القيمة القرآنية العليا التي توجه الفكر والسلوك
التوحيد هو الذي يوفر الرؤية الكلية المتكاملة التي تمكن المسلم من فهم الحياة والكون ومهمة الاستخلاف  .ب

 .على وجهها الصحيح
يهدف التوحيد إلى تحرير الإنسان من كل أشكال العبودية لغير الله، بما في ذلك عبودية الكهنة والملوك والأباطرة،  .ت

 .وهو ما يحقق كمال الإنسانية
درج التوحيد ضمن القيم القرآنية الكلية الحاكمة الثلاث )التوحيد، التزكية، العمران(، والتي تمثل معالم الطريق ين .ث

 .لاستعادة الأمة لعافيتها الحضارية
حاكمية القرآن، كأول قاعدة من قواعد تدبر القرآن الكريم عنده، تعني أن القرآن هو المرجع الأساسي في فهم   .ج

مه ومقاصده التوحيدية هي التي تهيمن على ما سواها من الأفكار والمناهج، وتوجه الأمة كل شيء، وأن أحكا
 . 24نحو الإصلاح والنهوض الحضاري

هي  الركيزة التي تبُنى عليها كل المنظومة الفكرية والمنهجية للعلواني، وحاكمية القرآن ، التوحيد هوبعبارة أخرى
  .ول والأساسي في كل جوانب الحياةالآلية التي تضمن تطبيق هذا المبدأ الأ
                                                      

 31، ص1، مكتبة الشروق الدولية، القاهرة، طالوحدة البنائية للقرآن المجيدم، 2116طه جابر العلواني، 23 
 العلمي والفكري للدكتورطه . داخل العطاءالتوحيد والتزكية والعمران ... ومبادئ المنهجية م(.2125ماجدة إبراهيم عامر. )24

جابر العلواني في الاجتهاد المعرفي والتجديد الحضاري، ماجدة إبراهيم عامر )تحرير(، القاهرة، مركز الحضارة للدراسات والبحوث، 
 .341-319ص



The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

30 
 

 وعلاقتها بالحاكمية التزكيةمقصد  .2
تتفق رؤية العلواني مع المفهوم الإسلامي العام للتزكية  .طهير النفس وتنميتهايرى العلواني أن مقصد التزكية يعني ت

الفضائل "تحلية" )تنميتها بعلى أنها عملية "تخلية" )تطهير النفس من الشك، الشرك، سوء الأخلاق، والذنوب( و 
التزكية ف  .وسع مفهوم التزكية ليتجاوز البعد الفردي والغيبي ليشمل إصلاح المجتمع وبناء الحضارةإلا أنه  .والتقوى(

  .دتشمل بالفعل البعد الروحي والسلوكي للفر لكنها ضرورية لتقوية الصلة بالله وتطبيق تعاليم القرآن، و 
  يقوم بعض الاعتبارات الآتية: "منظومة القيم العليا الحاكمة" كية ضمنالعلواني التز  إنّ إدماج

شرط  التزكية ليست مجرد عبادة شخصية أو سلوك فردي منعزل، بل هي. فالتزكية كأساس للإصلاح الشامل .أ
 .في الأرض أساسي لتمكين الإنسان من حُل أمانة الخلافة

صلَح فردياً( هو الذي يستطيع إقامة مجتمع العدل، واالإنسان ف. للمجتمع والدولة التزكية امتداد .ب
ُ
لأخوة المزكى )الم

 .الإنسانية، وأداء أمانة الاستخلاف، وتوظيف طاقاته في إعمار الكون وبناء الحضارات
تزكية القيم الحاكمة هي المبادئ التي تحكم حياة الفرد والمجتمع والدولة، وال إن. الحاكمية والقيموثوق العلاقة بين  .ت

 . 25هي القيمة التي تضمن أن يكون هذا الحكم قائماً على أسس أخلاقية وربانية، وليس على الهوى أو الفساد
ح تمتد آثارها من إصلاح الفرد إلى إصلا قيمة حاكمة شاملة العلواني على أن التزكية هيأكد ، عبارة أخرىب

 .الجماعة وإقامة الحضارة والعدل في الواقع الإنساني
 وعلاقته بالحاكمية انالعمر مقصد  .3

مقصد العمران هو القيمة المعيارية الثالثة في منظومة القيم العليا الحاكمة التي استنبطها العلواني من القرآن 
إعمار الأرض وتحقيق التقدم الحضاري، وهو نتيجة طبيعية لتطبيق منهج القرآن في الحياة وبناء الحضارة  ويعني  الكريم،

 .الإنسانية
لا يقتصر على البناء المادي فحسب، بل يشمل إعمار الأرض وتحقيق التقدم  في نظر العلواني لعمرانإنّ ا

تحقيق هذا العمران هو النتيجة الطبيعية ويرى أنّ  .الحضاري الشامل والمتكامل )سياسي، اقتصادي، اجتماعي، معرفي(
لإنسان هو هدف وا .الأزمة الحضارية التي تعيشها الأمة لتطبيق المنهج القرآني في الحياة، وأن إهمال هذا المنهج هو أصل

 .العمارة ومحورها، وهو المسؤول عن تأسيسها وإقامة دعائمها بناءً على الهداية الإلهية
 والعلاقة بين العمران كمقصد قرآني وحاكمية القرآن تتجلى في النقاط الآتية:

                                                      

رطه فكري للدكتو . داخل العطاء العلمي والالتوحيد والتزكية والعمران ... ومبادئ المنهجية م(.2125ماجدة إبراهيم عامر. )25 
جابر العلواني في الاجتهاد المعرفي والتجديد الحضاري، ماجدة إبراهيم عامر )تحرير(، القاهرة، مركز الحضارة للدراسات والبحوث، 

 .341-319ص



The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

31 
 

شريع، يرى العلواني أن الحاكمية هي إفراد الله وحده بالحكم والت ، حيثلتشريعل اً الحاكمية الإلهية مصدر اعتبار  .أ
وهي داخلة في توحيد الربوبية والألوهية. بمعنى أن المرجعية العليا في التشريع والتنظيم المجتمعي )السياسة، 

 .الاقتصاد، إلخ( يجب أن تكون لله وحده، المستمدة من الوحي القرآني
ري. فبناء العمران هو الترجمة العملية لتطبيق الحاكمية الإلهية في الواقع البشف .كميةللحا  اً العمران تطبيقاعتبار  .ب

الحضارة وإعمار الأرض لا يمكن أن يكون بمعزل عن القيم والمبادئ التي أرادها الخالق، والتي تضمن العدل 
 .والمصلحة الحقيقية للبشرية )مقاصد الشريعة(

اً. فالتوحيد هو اتصالًا وثيق البعض ل بعضهااتصا، التزكية، العمران( و التكامل بين القيم الثلاث )التوحيد .ت
كن العمران هو البعد العملي الحضاري. ولا يمبينما الأساس النظري، والتزكية هي البعد الإنساني الأخلاقي، 

 .تحقيق العمران المنشود دون الإيمان بالتوحيد وتزكية النفس، وتطبيق أحكام الحاكمية الإلهية
الشرط  بارهاباعتمقاصد القرآن والحاكمية الإلهية  متوقف علىالإصلاح الفكري و  النهضة الحضاريةقيق تح .ث

  .26الضروري لعملية التغيير الحضاري وإعادة العمران
، مقصد العمران عند العلواني هو هدف كوني ووظيفة إنسانية تتحقق من خلال الالتزام بمنظومة عبارة أخرىب

 الحاكمة، وعلى رأسها التوحيد والحاكمية، لبناء حضارة إنسانية مزدهرة ومستقيمة.القيم القرآنية 
 ة وعلاقته بالحاكميةالأممقصد  .4

ينطلق العلواني من رؤية مفادها أن الأمة الإسلامية أمة دعوة ورسالة، وأن مهمتها الأساسية ليست مجرد تحقيق 
 ية فيها، وهي أن تكون "خير أمة أخرجت للناس". وتتمثل هذه الخير مصالح دنيوية، بل تحقيق الغاية التي أرادها الله من

  أمرين أساسيين:
 .أن تكون الأمة شاهدة على الأمم الأخرى، تبيّن الحق وتدعو إليهب ،الشهادة بالحق .أ

  .27الأساس العملي لوجود الأمة وصلاح المجتمع وسلامته ، باعتبارهالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر .ب
العلواني أن هذه المقاصد ليست مجرد فروض كفائية أو فردية، بل هي وظائف جماعية وأسس لبناء كيان يؤكد 

 .اجتماعي وسياسي متماسك ومصلح

                                                      

ورطه للدكت. داخل العطاء العلمي والفكري التوحيد والتزكية والعمران ... ومبادئ المنهجية م(.2125ماجدة إبراهيم عامر. )26 
جابر العلواني في الاجتهاد المعرفي والتجديد الحضاري، ماجدة إبراهيم عامر )تحرير(، القاهرة، مركز الحضارة للدراسات والبحوث، 

 .341-319ص
، داخل العطاء العلمي والفكري للدكتورطه جابر العلواني لسان القرآن ومستقبل الأمة القطبم(. 2125محمد علي إسماعيل. )27 

 .172-157الاجتهاد المعرفي والتجديد الحضاري، ماجدة إبراهيم عامر )تحرير(، القاهرة، مركز الحضارة للدراسات والبحوث، صفي 



The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

32 
 

 يربط العلواني بين "مقصد الأمة" ومفهوم "الحاكمية" بطريقة متجددة ومختلفة عن التفسيرات التقليدية أو الحركية
 :من خلال

يدعو العلواني إلى تأسيس "حاكمية الكتاب" )القرآن الكريم( وهيمنته على  حيث ،حاكمية المنهج القرآني .أ
التراث الإسلامي أولًا. فالمقصد هو العودة إلى المصدرين الأساسيين )القرآن والسنة( وإصلاح مناهج الفكر 

 .الإسلامي لاستنباط الأحكام والمبادئ التي تخدم مقاصد الأمة في كل زمان ومكان
في إطار تحقيق "مقصد الأمة"، يرى العلواني أن الأمة هي التي  .الأمة مصدر السلطات والوظائفاعتبار  .ب

تضطلع بمسؤولية الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وهذا يتطلب تفعيل الإرادة السياسية والشعبية لتحويل 
ل هي فرد أو جماعة حاكمة، ب هذه الأفكار والمبادئ إلى إنجاز على أرض الواقع. فالحاكمية ليست حكراً على

 .مسؤولية الأمة بأسرها
الهدف النهائي هو بناء مجتمع مسلم متماسك، لا يرضخ للظلم والاستبداد. لأن  .بناء المجتمع المتماسكضرورة  .ت

الحاكمية في هذا السياق تعني سيادة القانون الإلهي )الشريعة بمقاصدها العليا( وتطبيقه من خلال مؤسسات ف
  .28والدولة، بما يضمن صلاح المجتمع وسلامته، وليس مجرد سلطة قهرية من الحاكمالمجتمع 

، يرى العلواني أن مقصد الأمة هو البوصلة التي توجه "الحاكمية"، فالحاكمية الحقيقية هي التي عبارة أخرىب
عادل  بالحق، وبناء مجتمعتمكّن الأمة من أداء وظيفتها الأساسية في الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والشهادة 

 .ومتماسك
 وعلاقته بالحاكمية الدعوةمقصد  .5

يرى العلواني أن الدعوة الإسلامية تتميز بالشمولية والمرونة، وتختلف في طبيعتها وأهدافها عن "الدولة" أو 
المقصد الأساسي للدعوة هو تبليغ رسالة الإسلام إلى الناس كافة، بأساليب ف"الحاكمية" بالمعنى السياسي الضيق. 

ليست مجرد وعظ، بل هي مشروع حضاري متكامل يهدف  العلواني الدعوة عند .الحكمة والموعظة الحسنة، دون إكراه
 يكون التبليغ قائماً على يؤكد العلواني على أهمية أنو  .إلى إصلاح مناهج الفكر الإسلامي وتّديد البناء الحضاري للأمة

  .29البصيرة والمعرفة العميقة، ورفض التقليد الأعمى، والتعامل مع تحديات العصر

                                                      

، داخل العطاء العلمي والفكري للدكتورطه جابر المقاصد القرآنية وعلاج مشكلات المجتمعم(. 2125عبد الرحُن عادل. )28 
-947ديد الحضاري، ماجدة إبراهيم عامر )تحرير(، القاهرة، مركز الحضارة للدراسات والبحوث، صالعلواني في الاجتهاد المعرفي والتج

966 
امعة رسالة الدكتوراه من ج، الشيخ طه جابر فياض العلواني وجهوده في خدمة الدعوة الإسلاميةم(. 2121نبيل محمد صوالح. )29 

 الشهيد حُه لخضر الوادي.



The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

33 
 

 ، من خلال النقاط الآتية:"يقدم العلواني مقاربة مميزة في الفصل بين "فقه الدعوة" و "فقه الدولة
ككيان   دعوة كرسالة عالمية والدولةيشدد العلواني على وجود فرق كبير بين ال .الفصل بين الدعوة والدولة .1

 .سياسي له حدود وضوابط ومصالح خاصة
تتمتع أجهزة الدعوة بمرونة أكبر في التعامل مع الشعوب والأفراد مقارنة بالدولة التي تحكمها  .مرونة الدعوة .2

 .علاقات دولية ومصالح سياسية قد تفرض قيوداً على نشاط الدعوة المباشر
على عكس بعض التيارات الإسلامية التي تّعل إقامة "دولة إسلامية" وتطبيق  .الأسمى الحاكمية ليست المقصد .3

الحدود )الحاكمية( هي الهدف الأسمى للدعوة، فإن العلواني يرى أن التركيز المفرط على "الدولة" قد يكون عبئاً 
الأحكام الفقهية  ظام يطبقوقيداً على الدعوة ومقاصدها الحقيقية. فقد كان في شبابه يرى أن العيش في ظل ن

  .30هو الطريق الصحيح، ولكنه تطور فكره بعد ذلك ليصبح أكثر تمييزاً بين المجالين
، يرى العلواني أن مقصد الدعوة هو نشر الإسلام كمنهج حياة شامل، في حين أن مسألة عبارة أخرىب

الخلط التقليدية( هي مسألة تخص الدولة ككيان سياسي، و "الحاكمية" )إقامة الدولة وتطبيق الشريعة الفقهية بحدودها 
 بينهما يضر بمقاصد الدعوة الحقيقية.

هذه المقاصد العليا تمثل في مجموعها الرؤية الكلية للقرآن الكريم، وتؤكد على أن أحكامه وتّدر الإشارة أن 
 .لمتكاملةوتشريعاته ليست غايات في ذاتها، بل وسائل لتحقيق هذه المقاصد الشاملة وا

 عند العلواني الحاكمية الإلهية والرسالة الخاتمة
وذلك انطلاقاً  ،أنّ المهمّة الأساسية التي كلّف رسول الله بها لم ترد فيها إشارة إلى الحكم والحاكمية العلواني يرى

اَ أمُِرْتُ أنَْ أعَْبُدَ رَبِّ هَذِهِ البـَلْدَةِ الَّذِي حَرَّمَهَا وَلَهُ كُل    شَيْء  وَأمُِرْتُ أَنْ من بعض الآيات القرآنية مثل قوله تعالى: ﴿إِنَّّ
اَ يَـهْتَدِ  اَ أنَاَ مِنْ الْمُنذِريِنَ))النمل: ي لنِـَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَـقُ أَكُونَ مِنْ الْمُسْلِمِيَن وَأَنْ أتَـْلُوَ الْقُرْآنَ فَمَنْ اهْتَدَى فإَِنَّّ لْ إِنَّّ

121 .) 
على هذا، يرى العلواني أنّ ممارسات النبي للقضاء والحكم والفتوى والتعلّم كانت من منطلق النبوة لا  وبناءً 

منطلق السلطة والسلطان. وذلك لأنّ النبوة في نظر العلواني شيء يغاير الملك ويغاير السلطان، وذلك تأسيساً على 
اسعا، قال أبو سفيان: لقد أصبح ملك ابن أخيك و  الحوار الذي جرى بين العباس وأبي سفيان قبل فتح مكّة، حيث

                                                      

، داخل العطاء العلمي والفكري للدكتورطه جابر المقاصد القرآنية وعلاج مشكلات المجتمعم(. 5212عبد الرحُن عادل. )30 
-947العلواني في الاجتهاد المعرفي والتجديد الحضاري، ماجدة إبراهيم عامر )تحرير(، القاهرة، مركز الحضارة للدراسات والبحوث، ص

966. 



The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

34 
 

وجاءت أحاديث مؤكّدة لهذا المعنى منها قوله للرجل الذي  31فأجابه العبّاس قائلًا: إنّها النبوّة يا أبا سفيان لا الملك.
 .ارتّف أمامه من هيبته: هوّن عليك، فإنّي لست بملك وإنّا أنا ابن امرأة من قريش كانت تأكل القديد

تخلص العلواني إلى أنّ كلّ هذه الأمور داخلة في إطار محاولة نفي السلطة والتسلّط والتأكيد على المفهوم ويس
 النبوي في الحكم، فهي نبوّة قائمة على تلاوة القرآن، تلاوة آياته وتعليمها وتربية الناس وتقويم سلوكهم بها، وحتّى ممارسة

 قات تربوية تعليمية أو منطلقات سلطوية، وهذا هو الفارق الأساسي بينما يعُدّ تصرفّات سياسية كان يتمّ من منطل
 32حكم النبوّة وحكم من سواها.

يرى البحث أنّ ما قام به العلواني من التفريق بين النبوة والملك والسلطان، حيث يعتبر ممارسات النبي منطلقها 
ضي الله ك تأسيسا على حديث العباس مع أبي سفيان ر النبوة لا السلطة والسلطان، مع ملاحظة الفرق بين النبوة والمل

 تعالى عنهما، لا يمكن التسليم به.
والحقيقة أنّ الملك له مفهوم قهري وجبري يقوم على مبدأ التوارث العمودي من غير شورى للمحكومين، بينما 

ارث الأسري داخل ير اعتبار للتو السلطة أو السلطان فله مفهوم سياسي يقوم على تولّي هيئة شؤون الحكم والإدارة من غ
  .الأسرة الواحدة التي تتولى شؤون الحكم في الدولة

تمع، ولا يمكن ة التي تتعلق بشؤون الدولة والمجيمن المفاهيم السياس ، يعتبرالسلطة والسلطان كلا المصطلحين،
رسولا كان  صلى الله عليه وسلمبي النالرغم من كون  علىالنبوة كانت تسود مجتمعا، وتسوس دولة. ف ة بمعزل عنها، لأنّ فهم مبدأ النبوّ 

اً أو قاضياً أو بيّ ه ناعتبار قد تكون ب صلى الله عليه وسلمفات النبي صاحب سلطة وسلطان بالمفهوم السياسي، أي رئيس دولة، وتصرّ 
 .مفتياً أو قائداً أو حاكماً صاحب سلطة

ة عن مفهوم السلطة وحصرها في تلاوة القرآن وتربية الناس وتقويم السلوك، فهو حصر لمفهوم ا عزل النبوّ أمّ 
اً ولم كان نبي  صلى الله عليه وسلمالنبي  أما الملك فهو شيء يغاير النبوة حيث إنّ  .على الشمولية لشؤون المجتمع والدولة الذي يقومالنبوة 

مان عليه ة كما اجتمعا في سليالملك مع النبوّ  على ذلك، ومع هذا فقد يجتمع تدلّ يكن ملكا، وهناك نصوص شرعية 
 .السلام

ا هو ، وإنّّ ةة في نفي السلطة عن النبوّ ليس حجّ  الحوار الذي جرى بين أبي سفيان والعباس ويرى البحث أنّ 
له  تمّ ، وما صلى الله عليه وسلمهذا الامتداد السريع والواسع في دعوة النبي  فهم أبا سفيان أنّ اس أراد أن يُ دليل على نفي الملك. فالعبّ 

ون بها الناس بيد الملوك والأمراء والأباطرة يقهر  في الغالب ة والبطش التي تكونالقوّ  مبنيّاً علىمن نصر وفتح ليس 

                                                      

 .12صبيروت، مركز نّا،  ،عن نظرية السلطة في الإسلامم، 2119يوسف القرشي، 31 
 .23، ص حاكمية القرآنطه جابر العلواني،  32 



The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

35 
 

كانوا جموعاً غفيرة   ويستجيبون لدعوته، حتّى  صلى الله عليه وسلممحمد  جعل الجميع يناصرون صفّ  آخر خفيّ  سرّ  ثمةّا لاتباعهم، وإنّّ 
  .عظة الحسنةة والبرهان، والدعوة بالحكمة والمو هو النبوة القائمة على البيان والحجّ  أخذت انتباه أبي سفيان، وهذا السرّ 

لك واتساع قاعدته أساسها النبوة القائمة على الدعوة لا الم صلى الله عليه وسلمتعليل انتشار دعوة محمد جواب العباس لأبي سفيان ف
ط، ولكن لّ السلطة إذا كانت تلازم التس ينفا تُ ة، وإنّّ السلطة عن النبوّ  يلا يفهم من هذا الحوار نفف .طالقائم على التسلّ 

 .33طليس هناك علاقة ضرورية بين السلطة والتسلّ 
نظام العام، مجتمع متحضر ينشد الأمن واستقرار ال بين السلطة التى يقتضيها كلّ  يليس هناك ارتباط تلازمف
ط نزعة بعيدة سلّ علاقة بالنبوة، فى حين أن التط الذي هو نزعة مرضية قد تنصف بها سلطة ما. فالسلطة لها وبين التسلّ 

 عن مفهوم النبوة. 
هي قوله: "محاولة و  عن هذه المسألة العلوانيفي كيفية التوفيق بين عبارات وردت في كلام ت إشكالابعض نجد 

من  مّ سية كان يتتصرفات سيا وبين قوله: "وحتى ما يعُدّ ، "ط والتأكيد على المفهوم النبوي في الحكمالسلطة والتسلّ  ينف
 ل أساسالسلطة عن النبوة، وبعد ذلك يجع العلوانيمنطلقات سلطوية"، ففي حين ينفي  منطلقات تعليمية أو من

 .ا في غياب سلطة سياسيةمعنى له التصرفات السياسية لا فات السياسية منطلقها التربية والتعليم والسلطة، ثم أنّ التصرّ 
لى الحكم والحاكمية ه لم ترد فيها إشارة إ، وأنّ في نظر العلواني صلى الله عليه وسلمف بها رسول الله التي كلّ الأساسية  ةديث عن المهمّ الحأما 

الآيات الكريمة  راً. بل نلاحظ شيئاً من التناقض في كلامه حيث يقول: "ولنبدأ بتدبّ غريب جدّ لا شكّ أنّ هذا الأمر ف
قال : "فنجد في هذه الآيات الكريمة محاولة  ثم أورد مجموعة آيات من القرآن، ثمّ   34التي أشارت إلى الحكم والحاكمية"،

فهناك تناقض واضح  35".ف رسول الله بها والتي لم ترد فيها إشارة إلى الحكم والحاكميةلبيان المهام الأساسية التي كلّ 
 .ثبت ومرة ينفيمرة يهو  الحكم والحاكمية". فعبارة "أشارت إلى الحكم والحاكمية مع عبارة " لم ترد فيها إشارة إلىبين 

ين، معبارة "الحاكمية" لم ترد في القرآن الكريم ولا في السنة النبوية، بل ولا حتى في كلام العلماء المتقدّ  نلاحظ أنّ 
اولة ا محأمّ  36الأدلة التي قام عليها مفهوم الحاكمية هي آيات من القرآن الكريم علمت ووظفت قديما وحديثا. لكنّ 

ياب غ التفتيش عن مصطلح "الحاكمية" فلن يجده أحد، كيف وهو مصطلح جديد ظهر في كتابات المودودي. ولكنّ 
 .عليها من القرآن والكريم والسنة النبوية الشريفة المصطلح لا يعني نفي دلالاته ومعانيه التي يدلّ 

                                                      

 .12، صعن نظرية السلطة في الإسلاميوسف القرشي، 33 
 .22، ص حاكمية القرآنطه جابر العلواني، 34 
 .22، ص المرجع نفسه35 

36 Hani Ahmed Shboul, The theory of “al-Hakimiyyah Lillah” transformed Islam from a 

religion into a political ideology, Journal of Law and Political Science (JLPS), Center For Law 

And Political Research- Denmark, Vol. 39, no. 4, 2023.  



The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

36 
 

لى دلالته ع الكريم هذا اللفظ ليدلّ  ومن المصطلحات المشابهة للحاكمية "القياس" حيث لم يرد في القرآن
ة في الاجتهاد ه دليلاً من الأدلة الإجمالياعتبار الأصولية الشائعة، ولكن مع هذا ذهب جمهور الأصوليين إلى الاعتداد به ب
 ﴿لى: ت عليه، وأفادت معناه منها قوله تعاالشرعي، وإن لم يرد لفظ القياس في القرآن الكريم ولكن هناك آيات دلّ 

 ).عتبروا يا أولي الأبصارفا
يمنة هناك حاكمية سلطوية في الإسلام تقوم على ه "من الصعب أن يطلق القول بأنّ  ك أنّ لبعد ذ العلوانير قرّ 

 37."مطلقة الله أو لنبيه باسمه أو لخلفاء نبيه باسمه أو باسم شرعه لكن هناك تربية وتزكية وتلاوة وتعليماً 
 ،شعار اسم أو أيّ  طة تحت أيّ ة وبين الحاكمية المهيمنة المتسلّ بين الخلافة على منهاج النبوّ  العلواني قكما فرّ 

. وفيما ة: "تكون الخلافة بعدي ثلاثين أو تكون بعدي خلافة على منهاج النبوّ صلى الله عليه وسلموذلك تأسيسا على حديث النبي 
 :أشار إليه نظر لما يلي

ة والحكم، ية في العقيدة والتشريع والسياسأحد المبادئ الكلّ  على مبدأ الحاكمية، باعتباره يقومكون الإسلام  .1
 .الله تعالى هو الحاكم الأعلى من حيث التكوين والتشريعمعنى الحاكمية هو أن ّ  فلا نزاع في ذلك، لأنّ 

 .ا هيمنة الله تعالى باسم حاكميته فلا نزاع فيهاأمّ   .2
منة للألوهية ه إذا لم يكن هناك هيلى، فلا نزاع فيها، لأنّ ة، وحاكمية الله تعاباسم النبوّ  صلى الله عليه وسلما هيمنة النبي وأمّ   .3

 .دة، ولا يكون له معنى ولا فائويهتزّ  النظام العام للشرع يختلّ  ة في العقيدة والشريعة فإنّ والنبوّ 
م من هذه العبارة ه قد يفهعبارة موهمة، قد تحدث لبساً وسوء فهم، حيث أنّ  العلوانيوهذه "الهيمنة" التي ذكرها 

ية،  بالاكراه، ويمكن استبدالها بعبارة أيسر وأسهل كالانقياد والطاعة والاستسلام والعبودة والتجبّر ط بالقوّ معنى التسلّ 
 .على طبيعة العلاقة بين الألوهية والعبودية وهذه معاني قرآنية تعكس حقيقة الإسلام، وتدلّ 

ثر من آية والقارئ ع لصفاته التي نعت بها نفسه في أكتعالى واردة في القرآن الكريم، والمتتبّ  اللههيمنة  على أنّ 
ا هيمنة الخلفاء والأمراء والرؤساء من أمّ  .لهية واضحة المعالم في التكوين والتشريعلأسمائه الحسنى يلحظ معانى الهيمنة الإ

 الشرع ولا في مفهوم س فيالخلل لي  بالطغيان باسم الشرع، فإنّ ط بالقوة والتجبّر بعده، فإن كان المراد بالهيمنة التسلّ 
ها د هذا المنصب بهذه النزعة المرضية. وإن كان المراد بالهيمنة هيمنة الشريعة وسيادتها على غير الحاكمية، ولكن فيمن تقلّ 

 .38فذلك مطلوب شرعا وعقلا

                                                      

 .22، ص اكمية القرآنحطه جابر العلواني،  37 
الحضارية ودورها في نشر العقيدة: دراسة في ضوء التاريخ الهيمنة  م،2122 ضياء الحق، عبد القادر هارون، حسان معاوية،38 

. 43-26، رقم، ص2مجلة الآفاق للبحوث والدراسات العلمية المحكمة، العدد  الاسلامي،
http://alaafaqjournal.com/index.php/alaafaq/article/view/43 



The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

37 
 

اكمية فقد آلت إلى  الحة، أما ة وخلافة على منهاج النبوّ إلى القول: فإذا هناك في الإسلام نبوّ  ينتهي العلوانيثم 
كتاب الله ... والشريعة التي يحملها شريعة تخفيف ورحُة ... تّعل القرآن الكريم هو الحاكم، لكن بقراءة إنسانية، 

لمصدر الوحيد ا ا في الرسالة الخاتمة ... آلت الحاكمية فيها إلى كتاب الله الذي يعُدّ فالإنسان هو القارئ دائماً .... أمّ 
  39ه.للأحكام ... إذا هي حاكمية كتاب أنزله الله جل شأننشيء الم

ربطها به وهو و  ها إلى القرآن الكريم،ا الحاكمية فردّ ة وخلافة على منهاج النبوة، أمّ هناك نبوّ  ر أنّ قرّ  علوانيفال
 .بذلك يستبدل فكرة الحاكمية الإلهية بفكرة حاكمية الكتاب

 
  الحاكمية بوصفها مفهوما تحريضياً  طب حولالمقارنة بين العلواني والمودودي وسيد ق

تختلف مقاربات طه جابر العلواني حول مفهوم الحاكمية اختلافاً كبيراً عن المقاربات التي قدمها أبو الأعلى المودودي 
ديدي تّوسيد قطب، حيث يركز الأخيران على البعد السياسي والتشريعي المطلق لله، بينما يسعى العلواني إلى تقديم فهم 

 .يأخذ بعين الاعتبار مقاصد الشريعة والعقل البشري وحق الاجتهاد
 ا فوجئت بأنّ هث امتداداً لحركات كفاح وجهاد سبقتها، ولكنّ الحركات الإسلامية هي حركات مثلّ  أنّ  العلواني يرى

يبت بخيبة أمل طت فأصة وإعادة الفاعلية لها قد أحبسائر الأهداف والشعارات التي استعملت في عملية تحريض الأمّ 
وبسبب سيادة المفاهيم الغربية للدولة والحكم والسلطة  40ت بها إلى أن تستأنف جهادها وكفاحها بأشكال مختلفة.أدّ 

ة لمفاهيم الدولة القومية ومفاهيم السلطة صيغت تلك المفاهيم وتلك العقول بعيداً عن رات خاصّ ة سادت تصوّ والقوّ 
  41الإسلامي.ر رات الفكرية للتصوّ المؤثّ 

وفي هذا الإطار استأنفت الحركات الإسلامية المعاصرة نضالها محاولة من الداخل لتحقيق الأهداف التي ما 
من أجلها، وبذلك لجأت الحركات الإسلامية إلى الرصيد الفكري لحركات الإسلام السابقة لتوظيفها  استشهد الآباء إلاّ 

اعلية، والدفع لإعادة التحرك، وإيجاد القوى الفاعلة القادرة على إحداث في عمليات ثلاثة وهي: التحريض وإعادة الف
 42.التغير باتّاه الأهداف الكبرى

                                                      

 .25 ، صحاكمية القرآنطه جابر العلواني،  39 
40 Sayed Khatab, 2002, "Hakimiyyah" and "Jahiliyyah" in the Thought of Sayyid Qutb, 

Middle Eastern Studies, Vol. 38, No. 3 , pp. 145-170 

وث ئد في البحالفرا مصطلح الجاهلية تاريخه وخطره على المجتمع سيد قطب أنموذجا، م،2111 علي محمد حسن علي،41 
 :bfsa.2018.41182 DOI/10.21608، 4019-4084، ص 2، رقم 35الإسلامية والعربية، العدد 

 .21-27، ص حاكمية القرآنطه جابر العلواني، 42 

https://www.jstor.org/stable/i390638
https://dx.doi.org/10.21608/bfsa.2018.41182


The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

38 
 

انتمائها عها بالأسماء الإسلامية، و هذه السلطات القائمة أو التي جاءت بديلة على الرغم من تمتّ  فمما أثير أنّ 
سلطة هي. سلطة ها، فتلك الهلية مغتصبة لسلطة لا تستحقّ ا أنظمة جافإنهّ  ،الظاهري للأقاليم المسلمة التي تحكمها

ا، هالجماعات لم تستطع أن تقول: اغتصبت هذه الأنظمة سلطة هي أولى بها أو هي من يستحقّ  لهية، وذلك لأنّ إ
ة وقدراتها، عرفياهه، ويرتبط بإيمانها ومستوياتها المك الجماهير باتّّ من إيجاد قيمة عليا أو شيء يمكن أن تحرّ  فكان لا بدّ 
الجاهلية  أنّ  بعبارة أخرى، 43ق هذا الأمر.الوسائل التي يمكن أن تحقّ  أفكار الجاهلية والحاكمية من أهمّ  فكان طرح

الجماهير  كوالحاكمية أفكار استحدثت على المستوى الفكري في إطار الحركة الإسلامية بغرض إيجاد قيمة عليا تتحرّ 
 .اههباتّّ 

في مصر على  رتظهرت في باكستان على يد أبي الأعلى المودودي وتطوّ فكرة الحاكمية  تّدر الإشارة إلى أنّ 
لصيقة  فكرة الحاكمية عند المودودي أنّ  حيث يرىاکستان و مصر، بعلى نّوذجي  العلوانيز ولهذا ركّ  44د قطب،يد سيّ 

يح الأوضاع اً إلى تصححكومة باكستان سعي بظروف سياسية وتاريخية، إذ طرحت في سياق صراعهم وكفاحهم ضدّ 
على كل  آمال الدولة الإسلامية التي تتوفر بعد انفصالها عن الهند ـ وضياع كلّ  -فيها بسبب قيام دولة باكستان 

 45مات الشرعية في إطار الإسلام.المقوّ 
فكرة الحاكمية في مصر فلا تختلف عن باكستان من حيث الظروف على العموم من كونها سياسية  بينما

م(، 1112 )وكانت لهم إسهامات في ثورتي عرابي المحتلّ  ضدّ  الإسلاميين أسهموا في عمليات الكفاح ية، حيث إنّ وتاريخ
م(، وإسقاط النظام الملكي، وكان جزاؤهم الاعتقال والسجن 1941م( وحروب فلسطين )1919وثورة سعد زغلول )

ه ونكل عن النظام بعد أن اعتبروه قد نكث عهود فوا الرصيد الفكري لعمليات التحريض ضدّ والتعذيب والإرهاب فوظّ 
وعوده وخان مواثيقه، وبدأت تظهر تلك الأفكار عند عبد القادر عودة في إطار دراسات وكتابات لنقد الأوضاع 

في   ظهرتيث ، حد قطب طرح أفكاره في إطار مفاهيم الجاهلية والحاكميةالقانونية والأوضاع السياسية، ثم بدأ سيّ 
 .46ر الإسلاميلم في الطريق، ومقومات التصوّ كتابيه معا

                                                      

 .21، ص حاكمية القرآنطه جابر العلواني،  43 
يرجينيا، فالمعهد العالمي للفكر الإسلامي،  ،الأبعاد السياسية لمفهوم الحاكمية رؤية معرفيةم، 1995 جعفر،هشام أحُد عوض 44 

 39، ص1طهيرندون، الولايات المتحدة الأمريكية، 
 .29، ص حاكمية القرآنطه جابر العلواني،  45 
ة للعلوم مجلة العبقري: مجلتحليل مفهوم الجاهلية في فكر سيد قطب، نور عملي بن محمد داوود، م، 2119إبراهيم عبد الله البنا، 46 

 .https://doi.org/10.33102/abqari.vol18no1.160.122-111، ص1، رقم 11الإسلامية والإنسانية، العدد 



The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

39 
 

صبحت كلمة لا  أر مفهوم الحاكمية إلى درجة عالية في فكره السياسي حتّى د قطب طوّ سيّ  أنّ  العلوانيويرى 
في معنى "حاكمية الله"  ز في هذا بينالسلطة له وهو رحُه الله لم يميّ  الحاكم الوحيد هو الله تعالى وأنّ  إله إلا الله تعني أنّ 

شأنه "للحكم الكوني" أو "القضائي"، بل فعل كما فعل المودودي حين جعل  الحكم السياسي وبين حاكميته جلّ 
 بشرية، شأنه وألوهية الله لل "حاكمية الله" في مواجهة حاكمية البشر المتناقضة والمتعارضة مع عبودية الله جلّ 

الله وحده هو  ي والتطبيق باعتبار أنّ دور للفرد أو الجماعة في الحاكمية غير دور التلقّ  فكما ألغى المودودي أيّ 
د قطب رحُه الله في هذا، وبذلك فهم المفهوم لدى الآخرين بذات الشكل الذي كانت عليه الحاكم، كذلك فعل سيّ 

اصة ووضع انه وتعالى قد أقام مملكة خفكرة الحاكمية الإلهية في عهد موسى عليه السلام والتي فهم منها أن الله سبح
ولا تفريق بين ما هو  أ،لها قوانينها وكتبها بنفسه، وهذه القوانين والسياسات جزء من الدين والإيمان والعقيدة لا يتجزّ 

 47دنيوي ولا ما هو أخروي ولا ما هو مدني ولا ما هو سواه إلى غير ذلك من أمور.
تها مية الإلهية أسقطت "كما كانت في تراث الحضارات السابقة وفي مقدّ فكرة الحاكم أنّ  العلوانيوبذلك يرى 

 48التراث اليهودي على هذا النحو الذي طرحه المودودي وسيد قطب رحُهما الله.
هناك ثلاثة أطراف شاركت في اضطراب هذا المفهوم وهم الطرف الأول: المودودي وسيد  أنّ  العلواني دّ وع

ميون الذين شرحوا فكر الرجلين، الطرف الثالث: الإسلاميون الذين استنبطوا المفاهيم قطب، والطرف الثاني: الإسلا
  49الشائعة عن الحكم والدولة وقيم السلطة والشرعية انطلاقاً من آيات القرآن، وخاصة سورة المائدة، وأحاديث النبي.

اء فهم ة التركيب لئلا يسات التحليل والتفكيك وإعادهذا الاضطراب جعل هناك حاجة إلى كثير من عمليّ 
صبح مفهوم الحاكمية ارتبط بقضايا التوحيد بل أ أنّ  العلوانيه من خلال إساءة فهم هذا المفهوم، كما يرى الإسلام كلّ 

ذا الربط ه العلواني مات العقيدة من ولاء وبراء وسواها، وعدّ عناصر أو مقوّ  قرين التوحيد، حيث صارت تسقط كلّ 
لأوراق ومن هنا تصبح عملية إعادة ترتيب ا .فهم واضطراب في داخل المجتمعات الإسلامية ب عليه سيادة سوءترتّ 

 الأوضاع في هذا المجال أمراً ضروريا . وتصحيح
إزاء ما يراه العلواني، يرى البحث أن اعتبار الحاكمية وليدة ظروف سياسية وتاريخية خاصة في الباكستان ومصر 

في  لمفهوم الحاكمية. لأنه من تتبع حركة الأفكار وتطوّرها يجد أن للواقع وتّلياته الأثر الكبيرلا يغير من القيمة العليا 
بلورة الأفكار وتطوّر المفاهيم، فالمفكّر الجاد له احتكاك مباشر بواقعه وتغيّراته، كما له متابعة للأحداث التي تقع بين 

                                                      

 .31، ص حاكمية القرآنطه جابر العلواني،  47 
 .31، ص المرجع نفسه 48 
 .31، ص المرجع نفسه 49 



The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

40 
 

وفي ضوء تلك النوازل والأزمات يجتهد في إيجاد حلول الإخراج الأمة مما تعانيه،  50الفترة والأخرى في حياة المسلمين،
مات ائق ومسلّ ل إلى حقوفي ظل مشاريع الإنقاذ تظهر مفاهيم ومصطلحات ونظريات قد يكتب لها الخلود وقد تتحوّ 

لات بعيدة عن الاحتماة شرعية مباشرة سة على أدلّ ة إذا كانت تلك المفاهيم مؤسّ وقواعد للعمل والتحرك، خاصّ 
والتأويلات البعيدة والشاذة، أو لقيت قبولًا عند المسلمين، أو كانت الفكرة في أصلها موجودة في ثنايا كلام الشارع، 

 .لهم أناساً لكشفها وبعث روحهاأومضامين الشريعة الإسلامية، ولكن الله 
ريعة وقواعدها بط إذا كانت مأخوذة من روح الشوهذا لا يؤثر سلباً في المفاهيم والمصطلحات التي تبتكر وتستن

 .السماء وإنّا هي خاضعة للسيرورة التاريخية العامة، إذ المفاهيم ليست أحجاراً تسقط من
ه ونشير على سبيل المثال إلى الإمام الشافعي الذي طلب من ،فل بهذه النماذج الكثيرةاح التاريخ الإسلاميو 

ا في أصول الفقه، وكان طلب ابن مهدي مستلهم من الظروف الواقعية التي كانت عبد الرحُن بن مهدي أن يكتب كتاب
الأمة تعاني منها أنذاك إثر الصراع الذي كان قائماً بين مدرسة الحديث في الحجاز، ومدرسة الرأي في العراق، فتصدر 

فها ، وكانت الأمثلة التي وظالإمام الشافعي لهذا العمل وهو مستحضر لذلك الواقع، ودون الرسالة على ذلك الأساس
 .الشافعي في الرسالة تعكس واقعاً عاشته الأمة في مجال التشريع والاجتهاد

نة في أصول مدوّ  لر في العلم الذي دونه والذي أصبح أوّ ولكن تّليات ذلك الواقع على رسالة الشافعي لم تؤثّ 
نة كانت دوّ نبغي الاستغناء عنه اليوم أو غداً. ولكن هذه المه يعلم أصول الفقه كان نتاج واقع وأنّ  الفقه، ولم يقل أحد أنّ 

ة ها، بل الذي وقع أن أسهمت الكتابات التي جاءت بعد الرسالعلوم الشريعة وأدقّ  خطوة أولى، نحو تطوير علم من أهمّ 
 .عصب في المنظومة التشريعية في الإسلام في تطوير هذا العلم وصياغته، حتى غدا هذا العلم أدقّ 

فإن كانت الحاكمية نتاجاً فكرياً خلفه المودودي وهو يواجه واقعاً سياسياً حرجاً، ثم استلمه  ،على ذلك اءً وبن
ه الدلالي، والاصطلاحي، ر ذلك يفيد في دراسة المفهوم في سياقه التاريخي وتطوّ  واقع آخر، فإنّ  ره في ظلّ د قطب فطوّ سيّ 
 .51ة أو فساداً عليه فتبقى قواعد الشرع وأحكامه هي الحاكمة عليه صحّ  ا المفهوم وما يدلّ أمّ 

منشئ  هالحاكمية معناها أن الله تعالى هو الحاكم الأعلى من حيث التكوين والتشريع، بمعنى أنّ  فإذا اعتبرنا أنّ 
ذلك يعكس معنى صحيحاً وواضحاً  فإنّ (، 14)الأعراف : )الكون، ومنزل الشريعة، لقوله تعالى: ﴿أَلَا لَهُ الْخلَْقُ وَالْأَمْرُ 

 .لا مدخل للجدال فيه

                                                      

 .23م(ن ص 1911، )القاهرة: دار آفاق الغد، التفسير السياسي للإسلامأبو الحسن الندوي، 50 
51 Usaama Al-Azami, 2021, Locating Ḥākimiyya in Global History: The Concept of 

Sovereignty in Premodern Islam and Its Reception after Mawdūdī and Quṭb, Cambridge 

University Press, p. 33. 

https://www.cambridge.org/core/search?filters%5BauthorTerms%5D=USAAMA%20AL-AZAMI&eventCode=SE-AU


The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

41 
 

ل: مختلف الأبعاد السياسية والعقدية والأخلاقية والاجتماعية هما: الأوّ  ،النزاع، في أمرين ا يبقى محلّ وإنّّ 
 .اً تنزيل مفهوم الحاكمية وتطبيق مقتضياته واقع :والاقتصادية والمعرفية المخرجة على مفهوم الحاكمية. الثاني

م  مضامينه الشرعية والأصول التي قام عليه هذا المفهو  أنّ  المودودي في ابتداع مصطلح جديد، إلاّ لقد أسهم 
د قطب أسهم في إبراز مفهوم بعده العقدي، محاولًا الرفع من وسيّ  52مين،نظر وبحث من العلماء المتقدّ  كانت محلّ 

 ضايتهبمختلف أبعاده جملة وتفصيلًا، بل غابت مضامينه ومقتشأنه، لكون الواقع الذي كان يعيشه أهمل هذا المفهوم 
 .في الواقع الإسلامي

فيه،  كم مضامين سياسية وقانونية ودستورية لمفهوم الحاكمية الطبيعة الواقع الذي كان يتحرّ المودودي قدّ  إلا أنّ 
ها. سية التي كانت على أوجيات السيافهو كان في إطار صياغة مشروع دولة باكستان الإسلامية، ومواجهة التحدّ 

فكانت نواة النظرية الإسلامية في السياسة والقانون الدستوري عنده مرتكزة على مفهوم الحاكمية السياسية والحاكمية 
 .53القانونية

د قطب فكان في إطار مواجهة مشروع جاهلية معاصرة، فكان الارتكاز على نقيض تلك الجاهلية، أما سيّ 
اعدة التوحيد، قة بالإيمان والتوحيد، وتستند بدرجة عالية إلى قبها قطب عقدية متعلّ  فهوم التي اهتمّ ولهذا كانت أبعاد الم

  54 أن قطب أصبح لا يرى فرقاً بين شهادة التوحيد ومبدأ الحاكمية.حتّى 
بيق، طدور للفرد والجماعة غير دور التلقي والت د قطب قد ألغيا أيّ كلا من المودودي وسيّ   أنّ  العلوانيويرى 

 .السابقة وخاصة التراث اليهودي ووقعا بذلك في فكرة الحاكمية الإلهية كما كانت في الحضارات
الجماعة،  المودودي لا يعترف فقط بدور الفرد أو على هذه الدعوة، بل نجد أنّ  فكر الرجلين لا يدلّ  والحقيقة أنّ 

ل قد خوّ  هحيث يقول: ".. لهذا الطراز من نظم الحكم لأنّ دها الحاكمية الإلهية، ه يقيّ بل يعترف بحاكمية البشر، ولكنّ 
  55.دة، وذلك تحت سلطة الله القاهرة وحكمه الذي يغلب"فيها المسلمين حاكمية شعبية مقيّ 

                                                      

، رسالة الماجستير من جامعة قاصدي الحاكمية عند ابي الاعلى المودودي م،2116 عزيزة نعامي، نورة طيباوي، برابح عمر، 52 
 .59مرباح ورقلة، )الجزائر: جامعة قاصدي مرباح ورقلة، ص

 ،لجزائرا، رسالة الماجستير في جامعة محمد بوضياف المسيلة، الفكر السياسي عند أبو الأعلى المودودي  م،2119 رزقي زلوف،53 
 .11ص 

الدار ر النشر المغربية، دا(، 24، سلسلة مواقف العدد )لماذا يلجأ الإسلام السياسي إلى العنفم، 2114 عابد الجابري محمد، 54 
 .33صالبيضاء، 

 .35، )بيروت: مؤسسة الرسالة، د.ت(، ص نظرية الإسلام السياسيةأبو الأعلى المودودي،  55 



The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

42 
 

 ،والتطبيق فحسب يتها في التلقدة لا يحصر مهمّ الاعتراف بالحاكمية البشرية وإن كانت مقيّ يجدر القول بأنّ 
 ةحال من الأحوال. ويفهم رأي المودودي أكثر من خلال حديثه عن مفهوم التشريع وكيفيّ  بأيّ ما كانت حاكمية  وإلاّ 

أساساً بالإنسان  ه ممارسة عملية يرتبطاعتبار التشريع في الحكومة ب ارتباطه بمفهوم الحاكمية، حيث يرى المودودي أنّ 
فيقول: "ينبغي علينا لكي نفهم  56لتشريع ونطاقه،يربطه المودودي مباشرة بمفهوم الحاكمية محاولًا بذلك تحديد إطار ا

 57ه ..." ،الحاكمية في الإسلام خالصة لله وحد ل: أنّ الأوّ  ،ه لأمريننبّ ننطاق التشريع الإنساني ومنزلة الاجتهاد في أن 
نطاق  دوهذا الربط يجعل مفهوم الحاكمية الإلهية مهيمنة على فكرة التشريع الإنساني. ومن خلال هذه الهيمنة يتحدّ 

 .58التشريع الإنساني
 :د نطاق التشريع الإنساني بالنظر إلى مفهوم الحاكمية في نظر المودودي في المجالات التاليةيتحدّ 

ن ظروف الحكم ق موذلك بفهم الحكم الصادر عن الله تعالى وتحديد مفهومه وأصله والتحقّ ، توضيح الأحكام .1
زئية بق فيها هذا الحكم، والقيام بوضع الدقائق والتفاصيل الجوحالاته مع استخراج الأشكال والصور التي ينط

 .مل الأحكام، مع مدى تعطيل هذه الأحكام والقواعد في الحالات الاستثنائيةلمج
وذلك بفهم أسباب الأحكام وعللها، وتنفيذها في الأمور التي تكمن فيها العلل والدواعي نفسها،  ،القياس .2

 .يخلو منها حقيقة من أسباب الحكم ودواعيهى هذه الأمور، وما وتحديد مسمّ 
وذلك بوضع القوانين في الأمور الواقعية الفعلية بحيث تبنى على ما أوضحته الشريعة من أصول  ،الاستنباط .3

 .ق منها قصد الشارع وهدفهومبادئ وبحيث يتحقّ 
ة التامة يوهو ما سكتت عنه الشريعة وليس فيه حكم صريح أو قياسي أو مستنبط وللإنسان الحرّ  ،لتشريع الحرا .4

 59في التشريع شريطة أن يتطابق تشريعه مع روح الإسلام ومبادئه العامة .
ى دور ه لا يلغي دور الفرد أو الجماعة، وتأكيده علأنّ  د قطب وإن كان لا يعترف بحاكمية البشر، إلاّ سيّ  بينما

فالحاكمية  60.ةث عن طبيعة العلاقة بين الحاكمية الإلهية والوظيفة البشريي والتطبيق، لا يفهم منه ذلك، لأنه يتحدّ التلقّ 

                                                      

 .17، ص1طاستانبول، ، دار المقاصد، نظرات في فكر الإمام المودوديم، 2115يوسف القرضاوي، 56 
 .131، ص 2طالقاهرة، ، المختار الإسلامي، الحكومة الإسلامية م،1911 أبو الأعلى المودودي، 57 
 .27ص  السعودية، ، الدار السعودية للنشر والتوزيع،منهاج الانقلاب الإسلاميم، 1911أبو الأعلى المودودي، 58 
 .133-131، صالحكومة الإسلاميةأبو الأعلى المودودي،  59 
https://www.mena-، مركز أبحاث مينا، تفكيك مفهوم الحاكمية عند سيد قطبم، 2124بشير حنيدي، 60 

-researchcenter.org/ar/%d8%aa%d9%81%d9%83%d9%8a%d9%83

-d9%85%d9%81%d9%87%d9%88%d9%85%

-d8%a7%d9%84%d8%ad%d8%a7%d9%83%d9%85%d9%8a%d8%a9%

https://www.mena-researchcenter.org/ar/%d8%aa%d9%81%d9%83%d9%8a%d9%83-%d9%85%d9%81%d9%87%d9%88%d9%85-%d8%a7%d9%84%d8%ad%d8%a7%d9%83%d9%85%d9%8a%d8%a9-%d8%b9%d9%86%d8%af-%d8%b3%d9%8a%d8%af-%d9%82%d8%b7%d8%a8-2-2/
https://www.mena-researchcenter.org/ar/%d8%aa%d9%81%d9%83%d9%8a%d9%83-%d9%85%d9%81%d9%87%d9%88%d9%85-%d8%a7%d9%84%d8%ad%d8%a7%d9%83%d9%85%d9%8a%d8%a9-%d8%b9%d9%86%d8%af-%d8%b3%d9%8a%d8%af-%d9%82%d8%b7%d8%a8-2-2/
https://www.mena-researchcenter.org/ar/%d8%aa%d9%81%d9%83%d9%8a%d9%83-%d9%85%d9%81%d9%87%d9%88%d9%85-%d8%a7%d9%84%d8%ad%d8%a7%d9%83%d9%85%d9%8a%d8%a9-%d8%b9%d9%86%d8%af-%d8%b3%d9%8a%d8%af-%d9%82%d8%b7%d8%a8-2-2/
https://www.mena-researchcenter.org/ar/%d8%aa%d9%81%d9%83%d9%8a%d9%83-%d9%85%d9%81%d9%87%d9%88%d9%85-%d8%a7%d9%84%d8%ad%d8%a7%d9%83%d9%85%d9%8a%d8%a9-%d8%b9%d9%86%d8%af-%d8%b3%d9%8a%d8%af-%d9%82%d8%b7%d8%a8-2-2/
https://www.mena-researchcenter.org/ar/%d8%aa%d9%81%d9%83%d9%8a%d9%83-%d9%85%d9%81%d9%87%d9%88%d9%85-%d8%a7%d9%84%d8%ad%d8%a7%d9%83%d9%85%d9%8a%d8%a9-%d8%b9%d9%86%d8%af-%d8%b3%d9%8a%d8%af-%d9%82%d8%b7%d8%a8-2-2/


The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

43 
 

ث في إطار هو يتحدّ ي ذلك الوحي وتطبيقه، فل في تلقّ الإلهية أوجدت الكون، وأنزلت الشريعة، والوظيفة البشرية تتمثّ 
عن دور الفرد  زالخالق باعتباره حاكماً، والمخلوق باعتباره محكوماً، فحديثه تركّ  نظري عام، محاولًا صياغة معادلة بين

، فدور الوزير ث عن طبيعة العلاقة بين الرئيس والوزيرل أساساً في الطاعة، كما نتحدّ تّاه الحاكمية الإلهية، والذي يتمثّ 
ة زير في هذه المهمّ الو  ةهذا لا يعني حصر مهمّ ي والتنفيذ، ولكن بالنظر إلى منصب الرئيس في الحكم والسيادة التلقّ 

ث عنه قطب دّ ي والتنفيذ ومفهوم الحاكمية الذي تحبها خارج دائرة التلقّ  فقط، فله صلاحياته وممارسات أخرى يستقلّ 
  61قريب من هذا المعنى.

 في نظره حول حاكمية القرآن الانتقادات الأساسية الموجهة للعلواني
التي وجهها المفكرون الإسلاميون الآخرون تّاه طه جابر العلواني في نظره حول حاكمية هناك بعض الانتقادت 

 القرآن، ويمكن تلخيصها في بعض النقاط الآتية:
 المبالغة في هيمنة القرآن على حساب السنّة .1

 دعوته إلى "قرآنية" المنهج الإسلامي بشكل قد يفُهم منه تقليل دور السنّة النبوية العملية ى العلوانييؤُخذ عل
والتاريخية كمصدر ثان  أساسي للتشريع وكشرح وتطبيق للقرآن الكريم. يرى النقاد أن هذا المنهج قد يؤدي إلى تعطيل 

 . دور السنّة في فهم الأحكام وتفاصيل العبادات والمعاملات
النقد يوجّه عادةً لبعض المفكرين أو التيارات الفكرية المعاصرة التي تعُرف بـ "القرآنيين" أو التي تدعو  إن هذا

يرى النقاد أن هذه الدعوات، سواء كانت مقصودة أم غير مقصودة،  .إلى "المنهج القرآني" كطريقة أساسية لفهم الإسلام
 .باتفاق جمهور العلماء وية، والتي تعتبر المصدر الثاني للتشريع في الإسلامتقلل من المكانة التشريعية والتفسيرية للسنة النب

يُجادل بأن تّاهل السنة أو تهميشها يؤدي إلى فهم ناقص أو خاطئ للقرآن، لأن السنة هي  علاوة على ذلك،
اقات النزول، وتّسّد سيالتي تفصّل مجمل آيات القرآن الكريم )مثل تفاصيل الصلاة والزكاة والحج والمعاملات(، وتبُين 

 .التطبيق العملي للشريعة
يرى المعارضون أن الاكتفاء بالقرآن دون السنة يفتح الباب أمام تأويلات شخصية متعددة  والأخطر من ذلك،

 .ومتباينة للنصوص القرآنية، قد لا تتوافق مع الفهم الراسخ للأمة عبر العصور

                                                      

-d8%b3%d9%8a%d8%af%-d8%b9%d9%86%d8%af%

2-2-d9%82%d8%b7%d8%a8%/:2125يوليو  21 ، تاريخ التصفح. 
لعلوم : مجلة لمجلة الإتقان تحليل مفهوم الحاكمية في فكر سيد قطب، م،2111 إبراهيم عبد الله البنا، نور عملي بن محمد داوود،61 

 itqan.v2i1.47-https://doi.org/10.31436/al . 165-145، ص 1، رقم 2الإسلامية ودراسة المقارنة، العدد 

https://www.mena-researchcenter.org/ar/%d8%aa%d9%81%d9%83%d9%8a%d9%83-%d9%85%d9%81%d9%87%d9%88%d9%85-%d8%a7%d9%84%d8%ad%d8%a7%d9%83%d9%85%d9%8a%d8%a9-%d8%b9%d9%86%d8%af-%d8%b3%d9%8a%d8%af-%d9%82%d8%b7%d8%a8-2-2/
https://www.mena-researchcenter.org/ar/%d8%aa%d9%81%d9%83%d9%8a%d9%83-%d9%85%d9%81%d9%87%d9%88%d9%85-%d8%a7%d9%84%d8%ad%d8%a7%d9%83%d9%85%d9%8a%d8%a9-%d8%b9%d9%86%d8%af-%d8%b3%d9%8a%d8%af-%d9%82%d8%b7%d8%a8-2-2/
https://doi.org/10.31436/al-itqan.v2i1.47
https://doi.org/10.31436/al-itqan.v2i1.47


The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

44 
 

التمييز بين الثابت  إلى ىنهم لا ينكر السنة جملة وتفصيلًا، بل يسعبالقول إ العلواني نفسهفي المقابل، يدافع 
إعادة إضافة إلى  .التأكيد على السنة المتواترة والصحيحة والحذر من الأحاديث الضعيفة أو الموضوعة ، من أجلوالمتغير

م في ضوئه، وليس حاديث وتفُهعل القرآن الكريم هو المهيمن والمرجع الأعلى الذي تعُرض عليه الأيج ، بأنالقرآن للمركز
 .هذا الجدل يعكس خلافاً منهجياً عميقاً في أصول الفقه الإسلامي ومصادر التشريع .العكس
 التركيز على النص القرآني المباشر وتجاوز الإجماع الفقهي والتراث اللإسلامي المتراكم .2

التراث بأنه يركز على النص القرآني المباشر متجاوزاً الإجماع الفقهي و  يتهم العلواني من قبل الأوساط التقليدية
 .  الإسلامي المتراكم، مما قد يؤدي إلى قطيعة معرفية مع تاريخ الأمة وتطبيقها العملي للدين

شرة، ادعا إلى تّديد التعامل المعرفي مع مصادر التشريع الأساسية )القرآن والسنة( مبويجيب على هذا الاتهام أنه 
ليًا، بل رأى لم يدعُ إلى تّاهل التراث كإلا أنه  وحث على "محاكمة" الفهوم التراثية إلى القرآن الكريم بدلًا من العكس.

أن الفهوم التراثية قد شكلت "حاجزاً" بين الأجيال المسلمة والنص القرآني، وحوّلت النسبية الكامنة في هذه الفهوم إلى 
ا الإجماع يرى العلواني أن العديد من القضايا الأصولية والفقهية التي ادعي فيهبل  ص المعصوم.صفة الإطلاق المنسوبة للن

 المطلق قد شابها الخلط، وأن بعض الأصوليين قرروا قواعدهم ثم سعوا للبحث عن أدلة قرآنية محدودة لدعمها.
مي إصلاح مناهج الفكر الإسلا مشروعه الفكري جزءًا من مدرسة "إسلامية المعرفة" التي تهدف إلىمن كان و 

در ما هو ليس منهجه قطيعة مع التراث بقفوتأكيد حاكمية القرآن كمنطلق أساسي لإعادة البناء المعرفي والحضاري. 
دعوة لمراجعة نقدية للتراث وإعادة تأصيله انطلاقاً من المنهج القرآني المباشر ليكون الفهم أكثر وعياً وفاعلية في مواجهة 

 المعاصرة، بينما يرى منتقدوه أن هذا المنهج يقلل من شأن الإجماع الفقهي المتراكم عبر القرون التحديات
 .غموض المنهج العملي لتنزيل "المقاصد" على الواقع .3

إلى إعادة بناء العلوم الإسلامية على أساس مقاصدي قرآني، إلا أن النقاد يشيرون  ة العلوانيعلى الرغم من دعو 
إلى أنه لم يقدم إطاراً إجرائيًا أو منهجًا عمليًا واضحًا ومفصلًا لكيفية تطبيق "المقاصد" الكلية في حل المشكلات 

  .مفصل بشكل كاف   غامضًا وغير منهجه العمليبقي ، بل  المعاصرة أو إعادة هيكلة الفقه وأصوله
يرى النقاد أن العلواني كان منظرّاً بارعًا في بيان أهمية المقاصد وضرورة العودة إلى القرآن الكريم كمصدر وحيد 
للمنهجية، لكنه لم يقدم "خطة عمل" واضحة لتحويل هذه الأفكار الكلية إلى خطوات عملية في الفقه التطبيقي أو 

 .صرةفي التعامل مع المستجدات المعا
على الرغم من إشارته إلى أدوات مثل "فقه المراجعات" و"العمل الجماعي المنظم" و"إعمال قاعدة السياق"  
كأسس منهجية، إلا أن تفاصيل كيفية استخدام هذه الأدوات لتنزيل المقاصد على أرض الواقع في مسائل محددة بقيت 

 .بسهولة غير مشروحة بإسهاب يمكن الباحثين والمجتهدين من اتباعه



The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

45 
 

بعض المشتغلين بعلوم أصول الفقه حذروا من أن الإيغال في المقاصد دون قواعد أصول الفقه وتّدر الإشارة أن 
الصارمة قد يؤدي إلى التساهل والإفراط في الفتوى، مما يؤكد الحاجة إلى منهج إجرائي محكم يربط المقاصد بالأدلة 

  ة.التفصيلي
دعا إلى تضافر جهود علماء الشريعة مع أهل الاختصاص في مختلف قد اني العلو ويجيب على هذا النقد بأن 

المجالات )السياسة، الاقتصاد، الاجتماع( للنظر في القضايا المعاصرة بروح جماعية مقاصدية. وأكد أن تفعيل المقاصد 
ري لبلورة منهج قع" أمر ضرو يعتمد على التجارب التي سيقوم بها العلماء المعنيون، وأن استكمال أدوات "بناء فقه الوا

يظل النقد الأساسي الموجه للعلواني هو وجود فجوة بين الطموح النظري الكبير لمشروعه المقاصدي وغياب ق. فالتطبي
تبقى أفكاره في هذا الجانب نظريات كبرى دون آليات تطبيقية محددة يمكن  .إطار إجرائي مفصل وواضح لتطبيقه عمليًا

 .باعها بيسر ووضوحللفقيه أو الباحث ات
 تجاوز الإطار العلمي في نقد التراث والحديث .4

ينُتقد العلواني على أن نقده للموروث الفكري والأحاديث النبوية يتجاوز المعايير الصارمة التي وضعها علماء 
لعقلية للشريعة والقراءة ايرى منتقدوه أنه يعطي الأولوية للمقاصد الكلية و  .الحديث والمشتغلون بعلم الأصول التقليديون

للنصوص، مما قد يؤدي في نظرهم إلى إضعاف حجية بعض الأحاديث الثابتة في المصادر المعتمدة )كصحيحي البخاري 
 .ومسلم(

يرى بعض الأصوليين أن العلواني قد شذَّ في بعض القضايا الأصولية المتعلقة بمصدرية السنة النبوية وحجيتها، 
على الموروث  العلواني توصف بعض أحكام .نهم لتفرده ببعض الآراء التي تخالف جمهور الأصوليينمما يجعله موضع نقد م

بالحدة أو الإطلاق، مما يثير حفيظة العلماء التقليديين الذين يرون أن التعامل مع السنة النبوية يجب أن يكون ضمن 
 .منظومة علمية متكاملة ودقيقة

م ض التيارات الفكرية الحديثة أو المعاصرة، مثل من يطُلق عليهيربط بعض خصومه بين منهجه وبين بع
"القرآنيون" )زوراً في رأيه ورأي مؤيديه(، ممن لا يعترفون بالسنة كمصدر للتشريع، وهو ما ينفيه العلواني ومؤيدوه الذين 

  .يؤكدون على أهمية السنة مع ضرورة إعادة النظر في طرق التعامل معها وفهمها
 يمثل محاولة جادة لتجديد الفكر الإسلامي وإصلاح مناهج العلواني أن منهجبض على هذا النقد ويجيب البع

التعامل مع المصادر الإسلامية لمواجهة التحديات الحضارية المعاصرة، وأنه يدعو إلى ربط السنة بالقرآن الكريم وعدم 
 . الفصل بينهما بشكل كامل

لذي التراث دون تقديم بديل علمي متكامل ومقبول يملأ الفراغ المعرفي االمبالغة في التشكيك ببعض جوانب  .5
 .يخلفه هذا النقد



The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

46 
 

تميز العلواني بنقد جذري وشامل لبعض جوانب التراث، لا سيما في مجالات أصول الفقه وعلوم القرآن والتفسير 
هذا النقد الشامل،  يرى بعض النقاد أن. و لاميةالتقليدية، ودعوته إلى "إسلامية المعرفة" وإعادة بناء المنهجية الفكرية الإس

رغم وجاهته في بعض الأحيان، يؤدي إلى هدم الأطر المعرفية القائمة دون تقديم بنية بديلة واضحة ومتماسكة يمكن 
 .للباحثين والعلماء تطبيقها بسهولة لسد الفراغ الذي يتركه التشكيك في المنهجيات التقليدية

العلواني قدّم أفكاراً ومفاهيم جديدة مثل "حاكمية القرآن" و"فقه المقاصد" و"منهجية لى الرغم من أن ع
القراءات الثنائية للكون والقرآن"، إلا أن بعض المنتقدين يرى أن هذه الأفكار ظلت في مستوى التنظير العام أو لم 

 .ة الراسخة للمناهج التقليديتكتمل بلورتها في شكل منهج عملي تطبيقي متكامل يمكن أن يكون بديلاً شاملاً 
حول أن عملية "الهدم" )النقد والتشكيك( كانت أقوى وأكثر وضوحاً من عملية  تّاه العلواني يتمحور الانتقادو 

 ."البناء" )تقديم البديل المتكامل والمقبول من الأوساط العلمية التقليدية(
 ونتائج البحث الخاتمة

بعد المناقشة المستفيضة حول حاكمية القرآن في نظر طه جابر العلواني من خلال دراسة كتابه المعنون "حاكمية 
 أساس رآن علىحاكمية القرؤيته حول  قدّمطه جابر العلواني مفادها أنّ القرآن"، يتوصّل الباحث إلى نتائج أساسية، 

مفهوم "منهجية القراءة" و"بنائية القرآن"، والتي تختلف عن الفهم التقليدي للحاكمية الذي يركز على الجانب السياسي 
 . ، كما يقوم بها المودودي وسيد قطبأو الفقهي

. يةد حاكمية سياسية أو تشريعهي حاكمية معرفية ومنهجية، وليست مجرّ عند العلواني اكمية القرآن إن ح
مصدر للتشريعات.  دهو المنهج الحاكم الذي يجب أن يرُجع إليه المسلمون في بناء علومهم ومعارفهم، وليس مجرّ القرآن ف

 . يجب أن تكون جميع العلوم الإسلامية الأخرى منبثقة من القرآن وخاضعة لمنهجه
ق . فبتحقيلأمة والدعوة، واالتوحيد، والتزكية، والعمران :ربط العلواني مقاصد القرآن الأساسية بالحاكمية وهي

  .هذه المقاصد، تتحقق حاكمية القرآن في الفرد والمجتمع
 إطار الحركة على المستوى الفكري في كفكرة  استحدث بوصفها مفهوما تحريضيا الحاكميةلم يتناول العلواني 

 الإسلامية، كما فعله المودوي وسيد قطب، بغرض إيجاد قيمة عليا تتحرّك الجماهير باتّّاهه.
، من نّةعلى حساب الس حول الحاكمية مبالغته حول هيمنة القرآن وجهة نظره مما يؤاخذ على العلواني فيو 

إلى إعادة بناء المنهج الإسلامي على أساس قرآني مباشر، ونقد الموروثات الفكرية التي يرى أنها ابتعدت  خلال دعوته
على  "المقاصد"لا يقدم منهجًا عمليًا واضحًا لكيفية إعادة بناء العلوم أو تنزيل . فالعلواني عن المنهج القرآني الأصيل

اث دون تأسيس في نقد التر  تهمبالغو  ،نقده للحديث والتراث أحياناً يتجاوز الإطار العلميكما أنّ المشكلات المعاصرة.  
 بديل مكافئ.



The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

47 
 

 المصادر والمراجع
ة العبقري: مجلة مجلتحليل مفهوم الجاهلية في فكر سيد قطب، داوود،  إبراهيم عبد الله البنا، نور عملي بن محمد

. 122-111م، ص2119، 1، رقم 11للعلوم الإسلامية والإنسانية، العدد 
https://doi.org/10.33102/abqari.vol18no1.160. 

ة الإتقان: مجلة مجل قطب،تحليل مفهوم الحاكمية في فكر سيد إبراهيم عبد الله البنا، نور عملي بن محمد داوود، 
https://doi.org/10.31436/al-. 165-145م، ص 2111، 1، رقم 2للعلوم الإسلامية ودراسة المقارنة، العدد 

 itqan.v2i1.47 
أعلام »، سلسلة يد في مشروعه الفكريطه جابر العلواني: تجليات التجد م(.2111. )أبو حليوة إبراهيم سليم

 .1، بيروت: منشورات مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي، ط«الفكر والإصلاح في العالم الإسلامي
 .بيروت: مؤسسة الرسالة .نظرية الإسلام السياسي . )د.ت(.أبو الأعلى المودودي
 .2القاهرة: المختار الإسلامي، ط .الحكومة الإسلامية م(.1911. )أبو الأعلى المودودي
 .السعودية: الدار السعودية للنشر والتوزيع .منهاج الانقلاب الإسلامي م(.1911. )أبو الأعلى المودودي

 .القاهرة: دار آفاق الغد .التفسير السياسي للإسلام م(.1911. )أبو الحسن الندوي
، ضمن موسوعة الرد على المذاهب الفكر الإسلامينظريات الحاكمية في  . )د.ت(.بسطامي محمد سعيد خير

 .المكتبة الشاملة .الفكرية المعاصرة، إعداد علي نايف الشحود
م، مركز أبحاث مينا، 2124سبتمبر,   3، تفكيك مفهوم الحاكمية عند سيد قطببشير حنيدي، 

researchcenter.org/ar/-https://www.mena/،  :2125يوليو  21تاريخ التصفح. 
الدوحة:  .111، من ضمن سلسلة كتاب الأمة، العدد الحاكمية في الفكر الإسلامي م(.2117. )حسن لحساسنة

 .وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية
 .افدبيروت: دار رو  .حاكمية القرآن ؛ دراسة تاصيلية حول علاقة السنة بالكتاب م(.2121. )حسين أحُد الخشن

رسالة الماجستير في جامعة محمد بوضياف  .الفكر السياسي عند أبو الأعلى المودودي م(.2119. )رزقي زلوف
 .الجزائر: جامعة بو ضياف .المسيلة

بيروت: دار اليمامة، الدار  .إشكال تجديد علم أصول الفقه: طه جابر العلواني نموذجا م(.2117. )الخال سمير
 .1البيضاء : الدار العالمية للكتاب، ط

الهيمنة الحضارية ودورها في نشر العقيدة: دراسة في ضوء التاريخ ضياء الحق، عبد القادر هارون، حسان معاوية، 
. 43-26، رقم، ص2مجلة الآفاق للبحوث والدراسات العلمية المحكمة، العدد  الاسلامي،

http://alaafaqjournal.com/index.php/alaafaq/article/view/43 

https://doi.org/10.31436/al-itqan.v2i1.47
https://doi.org/10.31436/al-itqan.v2i1.47
https://doi.org/10.31436/al-itqan.v2i1.47
https://www.mena-researchcenter.org/ar/%d8%aa%d9%81%d9%83%d9%8a%d9%83-%d9%85%d9%81%d9%87%d9%88%d9%85-%d8%a7%d9%84%d8%ad%d8%a7%d9%83%d9%85%d9%8a%d8%a9-%d8%b9%d9%86%d8%af-%d8%b3%d9%8a%d8%af-%d9%82%d8%b7%d8%a8-2-2/
https://www.mena-researchcenter.org/ar/
https://www.kotobati.com/author/%D8%AD%D8%B3%D9%8A%D9%86-%D8%A3%D8%AD%D9%85%D8%AF-%D8%A7%D9%84%D8%AE%D8%B4%D9%86


The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

48 
 

 .القاهرة: المعهد العالمي للفكر الإسلامي .حاكمية القرآن م(.1996. )طه جابر العلواني
 .1القاهرة: مكتبة الشروق الدولية، ط .ومستقبل الأمة القطبلسان القرآن  م(.2116. )طه جابر العلواني
 .1القاهرة: مكتبة الشروق الدولية، ط .الوحدة البنائية للقرآن المجيد م(.2116. )طه جابر العلواني
 .1القاهرة: دار السلام، ط .معالم في المنهج القرآني م(.2119. )طه جابر العلواني

(، الدار 24، سلسلة مواقف العدد )لماذا يلجأ الإسلام السياسي إلى العنف م(.2114. )عابد الجابري محمد
 .البيضاء: دار النشر المغربية

 .القاهرة: المنظمة العالمية لخريجي الأزهر .مفهوم الحاكمية م(.2111. )عبد الفتاح العواري
رسالة الماجستير من  .ودوديالحاكمية عند ابي الاعلى الم م(.2117. )عزيزة نعامي، نورة طيباوي، برابح عمر

 .الجزائر: جامعة قاصدي مرباح ورقلة .جامعة قاصدي مرباح ورقلة
رائد الف مصطلح الجاهلية تاريخه وخطره على المجتمع سيد قطب أنموذجا، م(.2111. )علي محمد حسن علي

 :bfsa.2018.41182 DOI/10.21608، 4019-4084، ص 2، رقم 35في البحوث الإسلامية والعربية، العدد 
يون. مؤرشف صحيفة المصر  .«"طه جابر العلواني»"وفاة المفكر الإسلامي  .(2116مارس  4فتحي مجدي )

 .26-15-2121في  الأصل من
 .1بيروت: مركز نّاء، ط .هل سدّ باب الاجتهاد؟ م(.2122. )وائل حلاق

لولايات فيرجينيا، هيرندون، ا .الأبعاد السياسية لمفهوم الحاكمية رؤية معرفية م(.1995. )هشام أحُد عوض جعفر
 .1المتحدة الأمريكية، المعهد العالمي للفكر الإسلامي، ط

 .بيروت: مركز نّا .عن نظرية السلطة في الإسلام م(.2119. )يوسف القرشي
 .3بيروت: دار الشروق، ط .كيف نتعامل مع القرآن الكريم م(.2111. )يوسف القرضاوي
 .1استنبول: دار المقاصد، ط .في فكر الإمام المودودينظرات  م(.2115. )يوسف القرضاوي

Hani Ahmed Shboul. (2023). The theory of “al-Hakimiyyah Lillah” transformed 

Islam from a religion into a political ideology, Journal of Law and Political 

Science (JLPS), Center For Law And Political Research- Denmark, Vol. 39, no. 4.  

Sayed Khatab, "Hakimiyyah" and "Jahiliyyah" in the Thought of Sayyid Qutb, 

Middle Eastern Studies, Vol. 38, No. 3 (Jul., 2002), pp. 145-170 

Usaama Al-Azami. (2021). Locating Ḥākimiyya in Global History: The Concept 

of Sovereignty in Premodern Islam and Its Reception after Mawdūdī and Quṭb. 

Cambridge: Cambridge University Press. 
 

 عن الكاتب

https://dx.doi.org/10.21608/bfsa.2018.41182
https://web.archive.org/web/20200526080840/https:/almesryoon.com/
https://web.archive.org/web/20200526080840/https:/almesryoon.com/
http://almesryoon.com/%D8%AF%D9%8A%D9%86-%D9%88%D8%AF%D9%86%D9%8A%D8%A7/862708-%D9%88%D9%81%D8%A7%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%85%D9%81%D9%83%D8%B1-%D8%A7%D9%84%D8%A5%D8%B3%D9%84%D8%A7%D9%85%D9%8A-%C2%AB%D8%B7%D9%87-%D8%AC%D8%A7%D8%A8%D8%B1-%D8%A7%D9%84%D8%B9%D9%84%D9%88%D8%A7%D9%86%D9%8A%C2%BB
http://almesryoon.com/%D8%AF%D9%8A%D9%86-%D9%88%D8%AF%D9%86%D9%8A%D8%A7/862708-%D9%88%D9%81%D8%A7%D8%A9-%D8%A7%D9%84%D9%85%D9%81%D9%83%D8%B1-%D8%A7%D9%84%D8%A5%D8%B3%D9%84%D8%A7%D9%85%D9%8A-%C2%AB%D8%B7%D9%87-%D8%AC%D8%A7%D8%A8%D8%B1-%D8%A7%D9%84%D8%B9%D9%84%D9%88%D8%A7%D9%86%D9%8A%C2%BB
https://www.jstor.org/stable/i390638
https://www.cambridge.org/core/search?filters%5BauthorTerms%5D=USAAMA%20AL-AZAMI&eventCode=SE-AU


The International Journal of Islamic Studies and Culture (IJISC) 

Volume 4, Bil. 1, Nov (2025) 

ISSN: 2948-3778 e-ISSN: 2948-3913 https://ijisc.unishams.edu.my    

 

49 
 

زمحشري بن حسب الله طيب، أستاذ مشارك في التفسير وعلوم القرآن. حصل على الدكتوراه من الجامعة الإسلامية 
عمل أستاذاً جامعياً وتقلد منصب رئيس الجامعة في جامعة درماونجسا، م، والآن 2112العالمية ماليزيا بكوالا لمبور عام 

عجاز القرآني، وقضايا علوم القرآن. وبريده الإلكتروني: أندونيسيا. اهتم في بحثه في موضوعات التفسير الموضوعي، والإ
 sa.ac.iddr.zamakhsyari@dharmawang   

 

mailto:dr.zamakhsyari@dharmawangsa.ac.id

